

# 



| <br>إدارة التعددية الدينيةفي المنطقة العربية <b>نماذج وتجارب</b> |  |
|------------------------------------------------------------------|--|
|                                                                  |  |

## إدارة التعددية الدينية فمي المنطقة العربية نماذج وتجارب

## تحرير وتقديم:

محمد أبو نمر رامي عطا صديق

## إعداد:

بسمة أحمد جستنية رامي عطا صديق رمضان البرهومي كمال بريقع عبد السلام محمد فوزي عبد الحي مرسيل عيسى الجوينات هاني ضوة يوسف إدوارد

## بيانات الكتاب

اسم الكتاب: إدارة التعددية الدينية في المنطقة العربية نماذج وتجارب

الناشر: مركز الملك عبد الله بن عبد العزيز العالمي للحواربين أتباع الأديان والثقافات (كايسيد)

#### تنويه إخلاء مسؤولية

إن الأراء ووجهات النظر الواردة في هذا الكتاب هي آراء المؤلفين، ولا تعكس بالضرورة آراء مركزالحوار العالمي (كايسيد) أومواقفه تجاه أي من الأفكار المطروحة. على الرغم من أن المؤلفين ومركزالحوار العالمي (كايسيد) قد بذلوا قصارى جهدهم لضمان صحة المعلومات الواردة في هذا الكتاب خلال مرحلة النشر، فإنه لا يفترض بموجب هذا التنويه أن يتحمل أي منهم مسؤولية تجاه أي طرف عن أي خسارة أو ضرر أو إزعاج ناجم عن أخطاء أو إغفالات من جرّاء إهمال أم حادث أم أي سبب آخر.



الطبعة الأولى- ٢٠٢١م

## 🖊 قائمة محتويات الكتاب

| 6   | مقدّمة: د. زهير الحارثي، الامين العام، مركز الحوار العالمي (كايسيد)  |
|-----|----------------------------------------------------------------------|
| 8   | <b>تمهید</b> : محمد أبو نمر ورامي عطا صديق                           |
| 23  | المحور الأول: التراث الإسلامي والتعددية                              |
|     | (١) التعددية والتراث الإسلامي: مُدخل تأصيلي                          |
| 24  | محمد فوزي عبد الحيّ- مصرّ                                            |
|     | (٢) وثيقة المدينة النبوية تأكيد على التعددية والمواطنة المتساوية     |
| 49  | بين الناس بسمة أحمد جستنية- السعودية                                 |
| 79  | المحور الثاني: التعددية الدينية نموذج من المغرب                      |
|     | (٣) التعددية الدينية في المغرب بين قانون متصلب وشارع متطلب           |
| 80  | رقية أهجو- المغرب                                                    |
| 111 | المحور الثالث: المؤسسات العلمية والتعددية                            |
|     | (٤) المُؤسَّسات العلميَّة وإدارة التنوَّع الدّيني في الْعالم العربي: |
| 112 | (المعهد العالي للحضارة الْإِسلاميّة نموذجًا) رَمضان الْبرهومي - تونس |
| 145 | المحور الرابع: الإعلام والتعددية                                     |
|     | (4) الصحافة المصرية ومعالجة قضايا التنوع الديني من منظور المواطنة.   |
| 146 | دراسة لاتجاهات القائمين بالاتصال رامي عطّا صديق– مصر                 |
|     | (1) التنوع وأثره على النسيج الاجتماعي والمواطنة في الأردن            |
| 210 | "الإعلام التقليدي والرقمي" مرسيل عيسى بولص الجّوينات- الأردن         |
| 233 | المحور الخامس: التعددية والتنوع مبادرات وتجارب                       |
|     | ( <b>٧)</b> إدارة التنوع الديني في مصر: بيت العائلة أنموذجًا         |
| 234 | د. كُمال بريقع عبد السّلام- مصر                                      |
|     | (^) إدارة التعددية الدينية في مصر (تاريخها وتحليل تجاربها)           |
| 261 | هاني ضوة– مصر                                                        |
|     | (٩) التعددية وقبول الآخر: خبرات حياتية وتجارب مصرية                  |
| 292 | يوسف إدوارد– مصر                                                     |

## مقدمة

لقد عاش الإنسان في المنطقة العربية منذ أكثر من أربعة عشر قرناً في فضاء ديني وثقافي تعددي متنوع، تمّيز غالباً بتفاعل وتعايش واغتناء متبادل بين كافة الأطياف والمكونات. فكان الانتماء الديني على تعدد الأديان والمذاهب أسمى منابع الإلهام للإنسان في تلك المنطقة، منه استمد القيم والمبادئ الأخلاقية والإنسانية. إلا أنه من المعلوم أن المجتمع العربي والمشرقي قد ابتلى في أحيان أخرى بصراعات وخلافات قادت إلى صدامات عنيفة في محطات تاريخية مختلفة. وهي تصرّفات تنمّ عن أفكار غريبة عن ثقافة التّنوع والتعدّدية الأصيلة في تاريخ المنطقة، وتنسف جسور التواصل وتهدد النسيج الاجتماعي المتعدد والمتنوع والذي شكّل اللبنة الأساسية للعيش المشترك بين أبناء المنطقة على مدى عقود، على اختلاف انتمائاتهم الدينية والثقافية والإثنية.

الحفاظ على التنوع بأشكاله المختلفة، سواء أكان إثنيًّا أوثقافيًّا أودينيًّا، وحُسنُ إدارته؛ يشّكلان شرطاً أساسياً لنهوض المجتمعات، وتشكُّل هويّتها الوطنية الجامعة، وأساس للتقدم والتنمية المستدامة. فالتنوع كما وصفه إعلان اليونسكو هو "مصدرٌ للتبادل والتجديد والإبداع ... وأحد مصادر التنمية، لا بمعنى النمو الاقتصادي فحسب، وإنما من حيث هي أيضا وسيلة لبلوغ حباة فكرية وعاطفية وأخلاقية وروحية مرضية". وعليه، فإننا في مركز الحوار العالمي "كايسيد" نؤكّد من خلال البرامج التي نعمل عليها والمبادرات التي ندعمها في المنطقة والعالم، على أنّ كلّ مكون ديني أو إثني أو ثقافي أو لغوي ندعمها في المنطقة والعالم، على أنّ كلّ مكون ديني أو إثني أو ثقافي أو لغوي المستقبل بالشراكة الكاملة على قاعدة المواطنة المشتركة ومبدأ تعزيز التنوع والتعددية. ويسعى المركز منذ تأسيسه إلى إعلاء قيم الحوار والتسامح وقبول الآخر والتعاون والعيش المشترك، والاعتراف بالتعددية، الدينية والثقافية،

وغيرها من منظومة القيم الإيجابية، والتي تشكّل رؤية المركز في الإسهام في إيجاد عالم يسوده الاحترام والتفاهم والتعاون والعدالة والسلام والمصالحة بين الناس.

في هذا السياق بادر المركز من خلال برنامج كايسيد للزمالة الدولية بتبني هذا المشروع البحثي الهام، ويحدونا الأمل أن يشكل من خلال الأطروحات والتحليلات والنماذج التي يقدمها. دعوة للتفكير والخوض بشكل أعمق في قضايا التعددية والتنوع، والبحث الدائم والتنقيب عن أفضل السبل لتعزيز العيش المشترك و بناء التماسك الإجتماعي، ودافعاً للعمل المشترك في سبيل تعزيز تقافة الحوار والتأسيس لفضاء اجتماعي حاضن للتنوع الديني والششافي.

وفي الختام، أتقدم بجزيل الشكر لكل من ساهم في إنجازهذ الكتاب بشكله النهائي من مؤلفين ومحررين، عسى أن يشكل لبنة جديدة في مسيرة بناء مجتمعات متنوعة وأكثر استدامة.

د. زهير الحارثيالأمين العام

# تمهید

تمثـل التعدديـة والتنـوع Pluralism, Diversity سـمة أساسـية من سـمات الحيـاة، ونتيجـة منطقيـة للاختـلاف كأمرطبيعـي، وقد تكـون تعددية سياسـية أو ثقافيـة أو دينية، ومـن علامات التحضـر إدارتها على أسـاس مشـروعيتها كلهـا، طالما لا يمـارس أصحابهـا التعدي على مشـروعية غيرهـم. إن التعددية هي أسـاس وجوهر الدولـة القومية الحديثـة "Modern" التـي يوجـد بهـا برلمان يعمل بصورة مُتماسـكة ومسـتقرة، وبهـا أبنية اجتماعيـة واقتصاديـة معقدة.

وتشير التعددية إلى وجود الجمعيات المتنوعة التي تبحث في مجموعة من المسائل والقيم من أجل النظر فيها والسعي إلى حلها، كما تعني أيضًا توزيع القوى السياسية على مؤسسات مختلفة في سببل تفادي استغلال السلطة. ومن العناصر التي تحدد التعددية: تقدير الاختلاف واحترامه. (في العادات الاجتماعية، الاعتقادات الدينية، وعادات المجتمع). وحماية الحقوق الفردية، والانفتاح والنضح السياسي، ومشاركة المواطنين والسعي إلى التوافق حول أهداف مشتركة. إن المجتمع التعددي هو مجتمع تتعايش ضمنه مجموعات مختلفة، وحيث ترضى المجموعة الحاكمة أن تحتمل وأن تشجع التنوع مختلفة، وحيث المجتمع.

في هذا الإطاريأتي هذا الكتاب، تحت رعاية مركز الملك عبد الله بن عبد العزيز العالمي للحواربين أتباع الأديان والثقافات، المعروف اختصارًا باسم "كايسيد"، وهو يتناول واحدة من أبرز القضايا التي تؤرق العالم العربي في الوقت الراهن، حيث قضية التعددية الدينية، باعتبارها احد أبعاد أو أحد عناصر التعددية، وما يرتبط بها من قضايا أخرى فرعية، مثل التعايش والعمل المشترك بين المنتمين لاديان

وعقائد مختلفة، والقدرة على إدارة هذه التعددية، وما قد ينشأ عنها من نزاعات في بعض الأحيان، بالإضافة إلى بعض المبادرات التي عنيت بترسيخ التعددية الدينية ودعم التنوع في إطار من العيش المشترك والتعاون الفعال.

#### XXX

ربما من المناسب هنا أن نشير إلى بعض المنطلقات والأفكار الرئيسة التي تمثل إطارًا معرفيًا عامًا للأبحاث والأوراق التي يضمها هذا الكتاب.

ا. يضـم الكتـاب مجموعـة أبحـاث وأوراق، بعضهـا في شـكل أولي، مـا يمثـل حالـة انتقائيـة لا تهـدف إلى تمثيل حالـة التعدديـة الدينية فـي المنطقـة العربية بأسـرها، إذ كان الهـدف من هـذا المشـروع/ الكتاب هو مشـاركة وتقديم دراسـات انتقائيـة من عـدد قليل من البلـدان من أجـل تحفيز البحث والدراسـة والمناقشـة، ولفـت الانتبـاه إلـى الحاجـة إلى وضـع جـدول أعمال بحثـي أكثر قـوة حـول هـذا الموضوع.

العد كل الاضطرابات الحالية والمواجهات السياسية والعسكرية العنيفة التي تجتاح المنطقة العربية، لا بد من إجاراء عملية إعادة بناء. والتعددية الدينية هذا وحدى الركائز التي يجب تضمينها في هذا

المستقبل لإعادة بناء النسيج الاجتماعي والقومي للمجتمعات العربية، خاصة وأنه لا توجد تنمية مستدامة وأمن بشري في المنطقة دون إضفاء الطابع المؤسسي المناسب على التعددية الدينية.

٣. على عكس ما قد يعتقده الكثيرون، فإن التعددية الدينية لا ترتبط أو تركز على العلاقات الإسلامية المسيحية فحسب في المنطقة العربية، ولكنها تشمل أيضًا الحاجة إلى معالجة التعددية العرقية والمذهبية التى مزقت العديد من المجتمعات العربية. حيث يتضح الأمرعند النظر إلى النطورات السياسية والعسكرية المدمرة فى تونس والعراق واليمن وليبيا ولبنان والصومال، إلخ. وفي معظم المجتمعات العربية، فإنه يظل عدم قبول الآخر المختلف هو العامل الرئيس الذي يستخدمه السياسيون والشخصيات الدينية للتحريض على العنف والاستبعاد وممارسة الهيمنة.

3. السياس المؤسسية والحكومية لإدارة التعددية والتنوع أمر حاسم لضمان الأمن والحل السلمي للنزاعات. فمن الملاحظ أنه في الواقع الحالي العديد من آليات

إدارة التنوع والتعددية مفقودة أو محدودة في المنطقة العربية، حيث يمكن ملاحظة ذلك في الثغرات الموجودة في أنظمة التعليم (المناهج والسياسات) للتنوع، وتنظيم التغطية الإعلامية للتنوع، ومجموعة القواعد والقوانين التي تحكم الحقوق المدنية لمختلف الجماعات الدينية والطائفية، وما إلى لضمان التعددية هي خطوة ضرورية لضمان التعددية هي خطوة ضرورية لإعادة البناء الاقتصادي والاجتماعي وتحقيق الانتعاش المجتمعي.

٥. تواجهنا وباحثينا تحديات عديدة في إعداد هذا النموذج التجريبي مسن المقالات والأوراق البحثيـــة لتوضيح حالـــة التعددية الدينيــة فـــى المنطقــة العربية. بعض هذه التحديات يشمل: أ. نقصص البيانات والمصوارد التي يمكن الوصول إليها علنًا لقياس مدى ودرجة حماية الحقوق المدنية والدينية لمختلف مكونات المجتمع العربي. وغالبًا ما يرتبط هذا النقصص في البيانات أو يفسر بشكل حصرى بالافتقار إلى البنيــة التحتية للبحــث، ونقص المهارات والكفاءات بين الباحثين والمؤسسات.

ب. تفتقر المؤسسات الحكومية إلى القدرة أوحتى السلطة لمشاركة البيانات حول الجماعات والطوائف الدينية المختلفة في البلاد. كما تُعتبر هـــذه المعلومات حساســــة للغايـة وتتطلب تصاريـح أمنية عاليــة فــى كثيــرمــن الأحيان. ج. الخوف من نظرية المؤامرة الخارجية، نتيجة لوجود وكالات أجنبيـــة تلاعبـــت فـــي الماضـــي بالتوتر والتقلبات فيى العلاقات العرقية والدينية، فقد أصبح هذا الموضوع حساسًا للغاية ومراقبًا بشدة من قبل صانعي السياســة والأمــن. ومـع ذلــك، تستمر بعض الحكومات في العديد من المناسبات في استخدام هذه القضية كذريعة لعدم مشاركة أو تقديم أي معلومات حول التعدديــة الدينية.

1. نموذج الانسجام في العلاقات بين الأديان هو النموذج السائد في الخطاب في المنطقة العربية، حيث تستخدم الحكومات والمؤسسات الدينية الرسمية هذا النموذج من التناغم لتعزيز خطاب الوحدة الوطنية أيضًا (أبو نمر ١٠٠٧). ومن المؤكد أن الابتعاد عن نموذج الانسجام الحصري للعلاقات بين

الأديان هو تحد يواجه العديد من الباحثين والمحاورين في المنطقة العربية. في هذا المجلد، كافح المؤلفون في السير في هذا الطريق لمحاولة إدخال ملاحظات نقدية وتحليل للعلاقات بين الأديان دون اتهامهم بالإضرار بالخطاب أو الأجندة الوطنية. ومع ذلك، هناك العديد من الملاحظات التي عالج فيها المؤلفون العلاقات بين الأديان في سياق مختلف.

٧. التنوع الدينــى والتنوع الثقافي هـو معياريمكن للمنطقة العربية من خلاله قياس حركتها نحو التنمية النفسية والاجتماعية المُسـتدامة، فكلما ارتفعت الدرجة الإقليمية لممارسية قيم القبول واحترام الاختلافات والحفاظ على مثل هذه الممارسات أثناء الأزمات، زادت احتمالية تقليل العنف المُرتبط بالتبريرات السياسية والدينيــة. فــى الواقـع، فـان مرونة المجتمع ضد التلاعب بأشكال الهوية الدينية (مثل الرمون الكتب المقدسة، أماكن العبادة، وما إلى ذلك) سوف تقل بشكل كبير أو حتى يتم القضاء عليها. في ظل هذه الظـروف مـن المرونـة، لا يوجد مكان أو تسامح للمعلمين أو الواعظين أو الفنانين أو أو الفنانين أو أو شخاص أي شخص مشهور يحرض ضد مجموعات أو أشخاص آخرين هذه آخرين ... حيث سيتم إعاقة محاولات التحريض هذه من خلال الخطاب العام القوي من أجل إقرار التنوع وتأكيد التعددية.

#### XXX

يُشارك في هذا الكتاب مجموعة من الباحثين، من مصر والجزائر وتونس والمغرب والأردن.

وقد تـم تقسيم الكتاب إلـى خمسـة محـاور على النحـو التالي:

يأتي المحسور الأول مسن الكتاب تحت عنسوان "التراث الإسسلامي والتعددية"، ويتضمن دراستين..

الدراسـة الأولـى للدكتـور محمد فـوزي عبـد الحي وعنوانهـا "التعدديـة والتـراث الإسـلامي: مدخـل تأصيلـي"، وهـو يبحـث فقـه التعدديـة مـن خـلال مدخل تأصيلـي ومبحثيـن، المبحـث الأول: التعددية بين المفهوم النظري والوجـودي الطبيعـي، والمبحث الثاني: التعدديـة فـى التراث الإسـلامى.

يوضح الكاتب أن التعددية الكونية دليل على الواحد البديع الذي أبدع هذا الخلق جميعًا، وأن ابتناء حضارة مصن الحضارات على قالب واحد إنما يشير إلى فقرها وجمودها، فالحضارة الغنية تنفتح على جميع الحضارات وتفيد منها جميعًا.

ويخلص الباحث في دراسته إلى أن التعددية واقع قائص ثابت في عالم الوجود الحي كما هو حقيقة لا يمكن إنكارها في عالم الوجود الذهني، حيث عالم الأفكار، وصدى ذلك جليّ في البنية العلمية والفكرية للتراث الإسلامي والتاريخ المدون لتقاليد المسلمين

وعلومهـم الأصيلـة، مثـل علـوم الـكلام والفقـه والأصول والتفسـير، وغيرهـا مـن وجـود الفـرق والمذاهـب والاختلاف حتى داخـل الفرقة الواحـدة وتصوراتها وتعليلاتهـا وأدلتهـا وطرائـق احتجاجهـا، وفي داخـل المذهب الواحـد واجتهاداتـه واختياراتـه وتطورات هذه الاختيـارات ومبناها التعليلـي عبـر الزمن.

وعليه فمن الواجب على العقلاء كافة أن يجتمعوا على الاعتراف بالآخر أخًا وجوديًا وشريكًا حضاريًا، إذ إن الإخفاق فـــى إقامة نســـق حضارى شـــامل منفتح ومستوعب يجمع شعوب العالم من خلال الحوار والتعارف والمشاركة والإخاء، يهدد مستقبل البشرية كلها على الأرض، كما يهدد استمرار تقدمها وحضارتها في المستقبل، فلا سبيل سوى الحوار القائم على التعددية من خلال الاعتراف المتبادل والاحترام للآخر ومنجزاته الحضارية وخياراته الفكرية والثقافية والدينية ما دامت لا تنطوی علی تهدید جيرانه وشركائه في هذا العالم.

وتأتي الدراسة الثانية للباحثة بسمة أحمد جستنية تحت

عنوان "وثيقة المدينة النبوية تأكيد على التعددية والمواطنة المتساوية بين الناس"، وهي دراسة تتمحور حول موضوع التعددية في الإسلام وتأصيلها، وكفالة الأديان لحرية المعتقد، من خلال دراسة وثيقة المدينة النبوية، وهي العهد الذي كتبه النبي (صلي الله عليه وسلم)، والدستور الذي سنه، للتعامل والتعايش مع الآخر. حسب الباحثة فقد جاءت هذه الوثيقة، ليعيش الناس فــى مسـاواة كاملــة، حقوقهم وواجباتهم متساوية، يستوى في ذلك المسلم وغيره، كما تحدثت الوثيقة عن طوائف وقبائل بأسهائها وألقابهها وبالتالى أسست لمواطنة متكاملة، ومن ثمثل صحيفة المدينة ميثاقًا داخليًا مُهمِّا للعالِم الإسلامي.

لقد تناولت الباحثة موضوعها من خلال أربعة محاور على النحو التالي: الحوار واجب ديني وضرورة إنسانية، التعددية فطرة وسنة كونية، حرية المعتقد، وثيقة المدينة مؤكدة على التعددية وحقوق الأقليات والمواطنة المتساوية بين الناس.

وتوصلت الباحثة لعدد من النتائج والتوصيات منها أن:

التعدديــة الدينيــة هي أســاس وَحدة الجنس البشري، فالجماعة الإسلامية جزء من الجماعة الإنسانية، ومن الضروري الخروج من وهم "إله المسلمين"، إلـــى رحابة "إلــه النــاس جميعًا"؛ التعددية الدينية جزء من البنيــة التكوينيــة للإنســان في بحثه عن الحقيقة؛ التعددية الدينيــة إيجابية فــي كل صورها وحالاتها، لأنها قرار إلهي وسنة كونية؛ التعددية الدينية تعنى أسبقية الأخلاق على العقائد، وأن الخير هو المشترك الإنساني الموصّل إلى الله؛ التعدديــة الدينيــة تعنــى أن كل الأديان تُشكل طُرقًا للتعايش والتسامح والسلم والتعرف على الآخر، فلا أحد يمتلك الحقيقة النهائيــة في مسائل الاعتقاد؛ ما ينسف التأويلات المبررة للعنف والتعصب؛ التعدديـة الدينيـة تستوجب التبادل الأخلاقي، والاعتــرافُ بكرامة الآخــر، وأن حقُه فى حريــة العقيــدة مُطلقًا. ومن ثم تدعو الباحثة إلى تفعيل البنود التي وردت في الوثيقة.

×××

المحور الثاني من الكتاب

عنوانه "التعددية الدينية.. نموذج من المغرب "، وهو يتضمن دراسة للباحثة رقية أهجو جاءت تحت عنوان "التعدديـة الدينيـة فــى المغرب بين قانون متصلب وشارع متطلب"، حيث توضح أن للمغرب، كسائر الدول، قوانينًا وأنظمة وتشريعات هي بمثابة خيط ناظم للحياة العامــة داخلــه، وقــد عمــد في مراحــل مختلفة مــن تاريخه إلى الانخراط في معاهدات دولية من أجل حماية حقوق الإنسان والرفع من مستوى الحريات داخل المجتمع المغربى، وحمايــة الأقليـات الدينية وضبط مسائلة التعددية الدينية التي هـــى نســـق اجتماعـــى وضــرورة عفوية تفرضها التطورات التي يعرفها المجتمع المغربي. تناقــش الدراســة عــددًا مــن الإشكاليات، مثل النص في الدستور المغربى على أن "الإسلام دين الدولة"، وكذلك الوجود اليهودي والفئات المسيحية المتواجدة في المغرب. وتطرح الباحثة سروالًا مهمًا هو: هل حقًا هناك احترام لأتباع الديانات الأخرى في الشارع المغربي على اعتبار

أن غالبيـــة المغاربــة يدينون بدين الإسلام؟، حيث تذهب إلى أن المغرب يتعامل مع معطى التعددية الدينية التي يعيشها بكثير من المرونة، التي يمكن وصفها بأنها حدرة إلى حدما، فتراه يسمح بإنشاء الكنائس والمعاهد الدينية والمقابر لغير المسلمين والجمعيات اليهودية والمسيحية وتنظيم الاحتفالات بالمناسبات والأعياد الدينية لغير المسلمين، لكنه يعمل على حماية ملة ودين الغالبية مـن المغاربـة، فتراه يشـد أحيانًا ويبسط أحيانًا أخرى تحقيقًا للتوازن بين كل مكونات المجتمع المغربي.

#### XXX

تحت عنوان "المؤسسات العلمية والتعددية" يأتي المحور الثالث من الكتاب ويتضمن دراسة عنوانها: "المؤسسات العلمية وإدارة التنوع الديني في العالم العربي: (المعهد العالم العربي: (المعهد العالمية المعالمة الإسلامية نموذجًا)" للدكتور رمضان المرمومي، وفيها يوضح أن من المفردات الأكثر شيوعًا

وتداولًا في مختلف مستويات الاستخدام العلمي أو العاميّ/ مفردات: الحــوار- التّنــوع-الاختـلاف- الغيريّة أو الآخـر، ويزداد هـذا التّـداول أهمّيّـة حينما تستعمل في صيغ مركبة تحيلنا فيى الغالب إلى مقاربات نظريّـــة لهــا دون شـــك خلفيّاتها الفكريّــة والحضاريّة نظيــر: حوار الأديان/ حـوار الثقافات/ التّنوّع الثَّقافي/ التّنوُّع الدّينيّ، وهذا دون اعتبارأي قيد لغيويّ أو ثقافيّ الاصطلاحية الأكثر حضورًا في خطوط التّلاميس الفكريّ/ الثُقافيّ بين الأنسجة الثقافيّة والأفضية الاعتقادية.

كما توضح الدراسة أن التنوع الديني هو البوّابة الرّئيسة التي تفتح لنا طرق اكتشاف التنوّعات الأخرى. ومن ثم حاجة أتباع الأديان إلى صياغة رؤى وتصورات لترشيد علاقتهم وأن دور المؤسّسات الدّولية ذات الصلة بقضايا الحوار والتنوّع الدّيني في صياغة مواثيق دولية تتجاوز في فاعليتها دولية تتجاوز في فاعليتها مجرّد الاستشارة والاستئناس

إلى درجة من الالتزام حتّى وإن كان أخلاقيًا فحسب. وهو ما يرد عنها اتهامات المتحمّسين لنظرياًت الصدام بين الأديان للمنظّمات الدّوليــة واعتبارهــا أجهزة فاقدة للفاعلية في إدارة الواقع الدّولي ووقايته من الأزمات الكبرى التي يتوقّع أن تعصف بالإنسانية عامّـة. ومن ثـم تؤكـد الدراسـة أهمية البناء التدريجي للوعى الأكاديمي فى المؤسّسات العلميّة المختصّـة فــى الشَّـاأن الدّيني فى تنوعاته المختلفة، بما يحقّق صياغة مقاربات عالميّة متجانســـة في اعترافهــا بحقيقة التنوع الديني في جوهريّته دون سابقيّة التّبخيس أو التّصنيم

#### xxx

في السياق الدّوغمائيّة.

يتناول المحور الرابع موضوع "الإعلام والتعددية"، حيث يتضمن دراستين، واحدة من مصروالأخرى من الأردن.

الدراسـة الأولـى عنوانهـا "الصحافـة المصرية ومعالجة قضايـا التنـوع الدينـي مـن منظـور المواطنـة: دراسـة

لاتجاهات القائمين بالاتصال" للدكت ور رامى عطا صديق. اختصت هذه الدراسية بدراسية وتحليل دور الصحافة المصرية في معالجة وتغطية قضايا التنوع الديني في المجتمع المصرى، وعلى نحو رئيس موضوعات العلاقة بين الأغيار أو المختلفين دينيًا، من المسلمين والمسيحيين على وجه التحديد، بهدف التوصل إلى إستراتيجية صحفية وإعلامية خاصة بمتابعة ومعالجة هذا الشان، انطلاقًا من مبدأ المواطنة، الذي يقوم على المشاركة والمساواة بين جميع المواطنين دون تفرقــة ودون تمييــن وذلك من خلال استطلاع رأى مجموعة مُمثلــة مــن الصحفييــن، ما قد يساعد على التوصل إلى ميثاق شرف نوعي أو مدونة سلوك أو كتيب تعليمات، الأمر الذي يساعد الصحفيين من مختلف الصحف، في التعامــل الصحفي مع هـــذا الشــــأن.

وقد كشفت الدراسة عن وجود مجموعة من الضغوط التي يعاني منها الصحفيون أثناء معالجة وتغطية العلاقة بين الأغيار دينيًا، بالإضافة إلى وجود أخطاء يرتكبها البعض

أثناء تلك التغطية، عن قصد أو دون قصد، بوعي أو دون وعي، كما تبين من نتائج الدراسية للميدانية أن الاتجاه العام بين الصحفيين هو الموافقة على الصحفيين هو الموافقة على المعايير المهنية التي تحكم الممارسة الصحفية منها: التوازن، حماية وسائل الإعلام، الالتزام بأخلاقيات التعامل مع المصادر، عدم التحييز، احترام المصادر، عدم التحييز، احترام أخلاقيات نشر الصورة.

وتقترح الدراسة إستراتيجية صحفية إعلامية خاصة بمعالجة قضايا التنوع الديني من منظور المواطنة، تقوم على ثلاثة محاور رئيسة: إرشادات ومعايير وضوابط عامة، إرشادات ومعايير وضوابط مهنية، آليات تنفيذ خاصة بالكيانات الصحفية والإعلامية.

الدراسـة الثانيـة عنوانهـا "التنـوع وأثـره على النسـيج الاجتماعـي والمواطنـة فـي الأردن: الإعـلام التقليـدي والرقمـي" للدكتـورة مرسـيل عيسـى بولـص الجوينـات، وفيهـا توضـح أن المملكـة

الأردنية الهاشمية تحتضن العديد من مكونات التعدد الديني والإثني، وأنه إذا عدنا إلى ما قبل تأسيس المملكة الأردنية الهاشمية عام ١٩٢١م، فإننا نجد أن التعدد كان موجودًا سيواء دينيًا أو إثنيًا، وأن هذا التعدد قد شكل لوحة من الفسيفساء.

على هذا النحو استهدف هذا البحث الكشف عن أثر الإعلام التقليدي والرقمي على التنوع والنسيج الاجتماعي في الأردن، والتعرف على أهمية الحوار القائم على التنوع الديني والإثني في الأردن، بالتركيز على على دورالإعلام.

أجرت الباحثة مقابلات متعمقة مع "١٣" شخصية نخبوية قيادية متنوعة، وذلك حسب التنوع الديني والإثني الموجود في الأردن. وقد توصلت الدراسة إلى أن وسائل التواصل الاجتماعي هي الأكثر انتشارًا، والأسرع في نشر سموم الكراهية. وتصدر بعض الفتاوى من غير ذوي الخبرة والاختصاص التي تعمل على تفكك النسيج الاجتماعي، وأن هناك إطراء ومجاملات في الإعلام.

ترى الباحثـة في دراسـتها وجوب إعادة هيكلـة الخطـة الإعلامية

والخروج بخطة تظهر الآخر، دون أى نوع مـن أنواع التمييز وبشـكل متساو. وأن يبدأ الحوارمن البيت الداخلي للوصول إلى الآخر مـن الدائـرة الأخـري. ومراجعــة التشريعات والقوانين وأن يكون لكل دين أو طائفة قانون أحوال شـخصية. وأن مواجهـة خطاب الكراهية عبر مواقع التواصل الاجتماعي بالحقائي والبيانات والرقابــة الإلكترونيــة مــن قبل الإدارة الحكومية بالتعاون مع ذوى الاختصاص، وبيان الحضور المسيحي المؤثر في المواطنة بما يحقق التماسك الاجتماعي، وأن ما نريده هو التركيز على أساسيات عقائدية مشتركة.

#### XXX

ثم نأتي إلى المحور الخامس والأخير من محاور الكتاب، والأخير من محاور الكتاب، وعنوانه "التعددية والتنوع.. مبادرات وتجارب"، ويتضمن دراستين عن بيت العائلة المصرية.

الدراســة الأولــى "إدارة التنــوع الدينــي في مصر: بيــت العائلة أنموذجًا" للدكتــور كمال بريقع عبد الســلام. يتناول هــذا البحث

قضية التنوع من المنظور الإسلامي، كما يقدم دراسة حصول إدارة التنوع فصى مصر وبيت العائلة المصرية كنموذج يجمع بين الأزهر الشريف والكنيسية القبطية الأرثوذكسية، والكنيسة القبطية الكاثوليكية والكنيســة القبطية الإنجيلية والكنيسة الأستقفية الأنجليكانية، وذلك بهدف الحفاظ على الشخصية المصرية وصيانة هويتها، واستعادة القيم العليا الإسلامية والقيم المسيحية، والتركيز على القواسم المشتركة الجامعة، والعمل على تفعيلها، وتحديد التنوع والاحترام المتبادل لحق الاختلاف- التكاملي، واستنهاض قيم المواطنة الأصيلة، وتقوية الخصوصيات الثقافية المصرية ومدى نجاح هده التجريدة المصريــة فـــى تحقيــق أهدافها، والتي تم الإعلان عنها في لائحة النظام الأساسى لبيت العائلة المصرية.

أوضحت الدراسـة أن سـنة التنوع فـي الإسـلام ترتبـط بالعديـد مـن القيـم الدينيـة، مثـل قيم المسـاواة والعـدل والحرية وحق الإنسـان فـي اختيـار العقيـدة التـي تناسـبه، وأن الجهـاد في

الإسلام إنما شرع للدفاع عن هذه الحرية وضمانها للمسلم وغير المسلم. كما ترتبط سنة التنوع في الإسلام بمبدأ المواطنة كمبدأ أرساه النبي (صلى عليه وسلم) في صحيفـــة المدينة، التـــى كانت أول دستور ينظم علاقة المسلمين بغيرهـم، وقد طبقـه النبـي (صلے الله علیہ وسلم) حین هاجرالي المدينة. وبالرغم من أن تطبيــق النبي (صلــي الله عليه وسلم) لهذا المبدأ، وأن هذا المبدأ كان هو المبدأ المثالي لإدارة التنوع، إلا أنه لا توجد آية قرآنيــة تؤكــد على الالتــزام بهذا المبدأ في كل الأزمان والبيئات لتظل مسائلة إدارة التنوع مسالة قابلة للاجتهاد للبحث عـن أفضـل الأسـاليب لتحقيق الفهم المتبادل والعيش المشترك، ولما فيه صالح الإنسان في كل زمان مكان. وأكدت الدراسية كذليك أن تجربه بيت العائلة في مصر تؤكد على وعلى المؤسسات الوطنية للدولة وإدراكها للأسباب التى قد تودي إلى خلق صراعات طائفية بين المسلمين وأخوانهم المسيحيين، ومن ثم أهمية

العمل للحفاظ على الوحدة الوطنيــة، حيـث تُعــد تجريــة بيت العائلة المصرية- وحسب هــذه الدراســـة- تجربـــة فريــدة، تؤكد على خصوصية العلاقة بين المسلمين والمسيحيين في مصر وتمثل واحدة من أقصوى الأدوات لإدارة التنصوع علصى أرض مصـــر، ولكن علـــي الرغم من نجاح هذه المبادرة التي تعكس حالـــة التفاعــل الدائــم والبنــاء بين أبناء الوطن الواحد ورغبة الجميع المشتركة في الحفاظ علي نسيج الوطن من التمزق والعمل جميعًا على الحفاظ علي أواصر الخوة والصداقة وبث روح المحبة بين الجميع، إلا أن هناك بعض المعوقات التي يجب العمل على تداركها والتغلب عليها.

الدراســة الثانية عنوانهــا "إدارة التعدديــة الدينية فــي مصر.. (تاريخهـا وتحليــل تجاربها)" للباحــث هانــى ضوة.

تبدأ الدراسة بتناول مفهوم التعددية الدينية، وتعرض التعددية الدينية، وتعرض بعض النماذج التاريخية منها في مصر بداية من الفتح الإسلامي وفي التاريخ الحديث وأثناء الاحتلال البريطاني

النذى وقع عنام ١٨٨٢م واستمر لعشرات السنين التالية، وفي الفترة ما بين ١٩٥٢م حتى ١٠١٠م. ثه تناقه الدراسية التعددية الدينية والتوافق الوطني، ونموذج بيت العائلة المصرية، فتعصرف به ككيان وتعصرض لمفهوم التعددية عند بيت العائلــة المصريــة، وتطــوره منذ أن كان فكرة إلى أن تشكل واقعًا، فتتناول هيكله الإداري وميزانيته والخطوات والإجراءات التي قام بها "بيت العائلة" لتنفيذ أهدافه، حيث يتساءل الباحث في دراسته: هل نجحت مجهودات بيت العائلة فى تحقيق التعددية في مصر؟ هــل كان لــه دور حقيقــى وفعال؟ أم أنه لا يحرك ساكنًا؟ حيث تحاول الدراسة الإجابة عن هذه الأسئلة، مع الأخذ بعين الاعتبار الظروف التي تأسسس فيها بيت العائلة والسياق العام الذي يعمل في إطاره.

وبالإضافة إلى هاتين الدراستين، يأتي مقال الكاتب والباحث يؤسف إدوارد تحت عنوان "التعدية وقبول الآخر: خبرات حياتية وتجارب مصرية"، حيث يؤكد- من

خــلال مجموعــة مشــاهد- أن التنوع سمة الطبيعة، وهي موجودة في كل مكان وكل زمان، وأن المعضلة الأكبر لا تأتى من عدم الاعتراف بالتنوع والاختلاف من حيث المبدأ، وإنما تتجسد بدرجــة أكبــر- وربمــا أخطــر-حين يتفق على وجود التنوع كأمــر حتمــي فــي المجتمـع، في السياســة والاقتصـاد والدين والقيم والروابط الإنسانية، وفي الوقت نفسه يختفى الأسطوب أو المنهيج المناسب لإدارة هذا التنوع بصورة صحية تسمح بالتطـور والتعايش بيـن الجميع رغـم الاختلاف.

يرى الكاتب أن التنوع، بما في ذلك تنوع التغيير الاجتماعي حتى في داخل المجتمع الواحد، واختطف الانتماءات الدينية والعقدية وتباين الخلفيات الثقافية والسلوكية، يتوقف من حيث تحوله إلى نعمة أو نقمة على الأسلوب والمنهج الذي يُدار به هذا التنوع، وأن نقطة يُدار به هذا التنوع، وأن نقطة التنوع، فلا سبيل لوضع الناس التنوع، فلا سبيل لوضع الناس جميعًا في سلة واحدة، وأن زمن النظم السلطوية والشمولية قد ولى بغير رجعة، وأن الإدارة

السليمة وفق الآليات الديموقراطية هي الكفيلة بجعل المجتمع، أي مجتمع، قادرًا على الخروج من أزمات التحول الاجتماعي التي تفرضها حركة الحياة وتطورها الدائم الذي لا قدرة لأحد على وقفها أو السيطرة عليها، بل وتحويل هذه الأزمات الاجتماعية إلى خطوة نحو الارتقاء والتقدم.

#### XXX

على هذا النحويضم هذا الكتاب تسع مساهمات موزعة عبر خمسة محاور، وقد التزم المحرران بما جاء في هذه الدراسات والمقالات، وإن أبدى البروفيسور محمد أبو نمربعض الملاحظات والتعديلات في المقالات والأوراق البحثية التي قدمها المشاركون في هذا المشروع/ الكتاب.

وأنه تبقى تحية واجبة لكل الكتاب والباحثين الذين شاركوا في إعداد البحوث والمقالات التي تضمنها هذا الكتاب، آملين أن يمثل هذا الكتاب إضافة حقيقية للمهتمين بحالة التعددية الدينية، وأن تكون هذا الأوراق والمقالات نواة لاهتمامات مقبلة أكثر شمولًا من مختلف الحول العربية.

محمد أبو نمر رامي عطا صديق





التراث الإسلامي والتعددية

- التعددية والتراث الإسلامي: مدخل تأصيلي.
  - محمد فوزيء عبد الحدي مصر
- وثي<mark>قة المدينة النبوية تأكيد علهء التعددية والمواطنة المتساوية بين الناس.</mark> بسمة أدمد جستنية– السعودية

## 

د. محمد فوز*ي* عبد الحيء ا

"التعددية هي المظهر الأكمل لاختلاف الناس في إدراك الواقع الإنساني غيبًا وشهادة، ذاتيًا وخارجيًا، والإيمان بالتعددية إيمان فطري يصدقه الاستقراء الكامل لنواميس الكون، وحقائق الوجود، وقناعات الأحلام على مر الدهور، وهو الإيمان الكافل لحق الاختلاف، والراعي للحقوق والحريات، والداعى لاحترام الفروق والخصوصيات". الكاتب

#### مقدمة

من القضايا الحديثة التي شعلت العقل المعاصر قضية التعددية، وهي قضية متشعبة في عواله الأفكار والأشخاص والأشياء، تتباين ظهورًا وخفاءً، وتتشكل داخليًا في عالم الأفكار وخارجيًا في عوالم الأشـخاص والأشـياء، ويتنبـه لأصولها العقالاء في قوانين بناء الطبيعة، ويلحظون تناثر مادتها في أصل الخليقة، ويوقنون بضرورتها في بقاء الإنسان وبناء العمران البشري، وتقدم الحضارة، وانتشار قلاع التمدن وحصون الحرية في أرجاء العالم، على أن الإيمان بالتعدديــة إيمان فطــرى يصدقه الاستقراء الكامل لنواميس الكون، وحقائق الوجود، وقناعات

الأحلام على مرالدهو، وهو الإيمان الكافل لحق الآخر في الإختلاف، والراعي لجملة الحقوق والحريات، والداعي لاحترام الفروق والخصوصيات التي جاءت على وفق المشيئة الإلهية والتدبير العلوي:

"وَلَــوْ شَــاءَ رَبُّــكَ لَجَعَــلَ النَّــاسَ لُجَعَــلَ النَّــاسَ أُمَّةً وَاحِــدَةً وَلَا يَزَالُونَ مُخْتَلِفِيــنَ" ا؛

وقوله تعالى: "يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُمْ مِنْ ذَكُر وَأُنْتُمَى وَجَعَلْنَاكُمُ مِنْ شُكُوبًا وَقَبَائِلَ لِتَعَارَفُوا إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللَّهِ أَتْقَاكُمْ إِنَّ اللَّهِ أَتْقَاكُمْ اللَّهُ عَلِيْتُ رَّتَ اللَّهِ أَتْقَاكُمْ اللَّهُ عَلِيْتُ اللَّهُ عَلِيْتُ اللَّهُ عَلِيْتُ اللَّهُ عَلِيْتُ اللَّهُ عَلِيْتُ اللَّهُ عَلِيْتُ اللَّهُ الْقَالَاتُ اللَّهُ عَلَيْتُ مِنْ اللَّهُ الْعَلَى اللَّهُ عَلَيْتُ اللَّهُ عَلَيْتُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَى اللَّهُ الْعُلْمُ الْمُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْمُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ

أكاديمي مصري. مُشرف قسم الدراسات الإسلامية باللغة الإنجليزية، جامعة الأزهر. عضو المجلس الأعلى للشئون الإسلامية– مصر. حاصل على زمالة مركز كايسيد العالمي للحوار. له العديد من المؤلفات، والبحوث العلمية المنشورة.

فانظ ركيف جعل النص القرآني من الاختلاف والتعددية أصلاً، ودعانا إلى استثمارها والأصل في استكمال ما نقص من معارفنا وأدواتها وكمل عند الآخر، والبحث عن الكمال كمال؛ والتعارف الإنساني المذكور أحد مقاصد القرآن من الخلق اللازمة لتطوير منظومتنا المعرفية، وتلقيح قيمنا الأخلاقية، وتصحيح قوانينا وعاداتنا الاجتماعية، وهو الأخلاقية، وتصحيح قوانينا وعاداتنا الاجتماعية، وهو والاختلاف بين النساب؛ فالتعددية مبدأ وجودي إنساني والاختلاف بين الناس؛ فالتعددية مبدأ وجودي إنساني ونسح أواصر التعارف والتكامل بين الأمم والثقافات في سعي جدي للتلاقح المتميز والتفاهم البناء، ويوفر الإقرار بالتعددية الاعتراف بالآخر في مظاهره ويوفر الإقرار بالتعددية الاعتراف بالآخر في مظاهره المتعددة فكريًا ودينيًا وأخلاقيًا وثقافيًا .

۲ – سـورة هـود، ۱۱: ۱۱۸.

٣- سورة الحجرات، ٤٩: ١٣.

٤- قارن: بوعبيد صالح، السنن الاجتماعية ومنطق التدافع والتعارف الحضاري. (القاهرة: دار الكلمة، ٢٠١٣). ص ٩٥.

والناظر في حقائق الوجود يستبين له أن مظاهر التعدية تتقاطع مع كافة دوائر الوجود الإنساني العقلية الفلسفية والدينية العقدية والعرقية القومية بـل والمزاجيـة في فنون الاختيار اليسيرة والتفضيلات العابرة؛ وهناك أقسام عديدة شهيرة للتعددية من أهمها: التعددية الدينية والتعددية الثقافية والتعددية العرقية والتعدديـــة فـــى هويـــة الإنســـان المُعاصر، إضافة للتعددية المذهبية والمنهجية والفقهية وغيرها. والحقيقة التي يتفق عليها عقلاء اليوم أن التعدية

**المبحث الأول:** التعددية بين المفهوم النظر*ي* والوجودي الطبيعي

على أمل أن تكون هذه المقالة بداية لدراسة مستوعبة لمفهوم التعددية وقيمها وثمراتها في المستقبل القريب. والله ولي التوفيق.

في عالم اليوم لم تعد ضربًا من المفاخر الوطنية أو المطارحات الفلسفية أو عوائد التراث الثقافية لأمة عوائد التراث الثقافية لأمة من الأمم، بيل أصبحت ضرورة وضمانة ماسة لبقاء العالم وحفظ مادته وعلومه وحضارته، وعمد هذه المقالة إلى بحث فقه التعدية من خيلال مدخل فقه التعدية من خيلال مدخل مقدمة ومبحثين يتصيلان بمبدأ التعدية في الوجود، والتعدية في الوجود، والتعدية على النحو التالي:

## **المبحث الثانمي:** التعددية فمي التراث الإسلامم*ي*

٥- يستند هذا المبحث إلى حقائق التعددية القائمة في النصوص الأصلية ومظاهر التعددية الواقعة في تأويل النصوص تفسيرًا وحديثًا ومن ثم تنوع الآراء في الفقه والفتاوي.

### ◄ المحور الأول

## المبحث الأول:

لتعددية بين المفهوم النظر*ي* والوجودي الطبيعي ينتمي مصطلح «التعددية» دلاليًا إلى الأصل الصحيح "عد" وهو جذر ثـري بدلالته يحور على معاني «الإحصاء» التي تقتضي وجود متعدد، و»الإعداد» الدي هو تهيئة الشيء، ومنه قيل العديد: الكثرة، ومن طريف اشتقاقاته «العد» بكسر العين لمجتمع الماء في الأرض في مقابل «الكرع» ماء السماء أ، ولعلك لاحظت معى هنا أمرين:

الأول: أن الإحصاء وهو المعنى الكثرة الأول للتعدية يقتصى الكثرة والتنوع وأما الإعداد فهو التهيئة، ومن ثم فإن التعدية تقتضي وجود متعدد ومن معانيها اللازمة الكثرة مع

الثانسي: أن العدد «مجتمع الماء في باطن الأرض» ضمان البقاء الحيوي للأحياء بوجود الماء، كما أن التعددية «مجتمع الحياة على ظهر الأرض» ضمان لبقاء الوجود الطبيعي فوقها. ويتعدد مفهوم التعددية باختالف زاوية الدراسة، فمن ذلك التعددية الحضارية، التي تتحقق من خالال الفروق الحضارية التي تتحقق من ترسم قوالب الحياة ونماذجها أو قوالب اللغة وإطاراتها، بحيث تمكننا من مناقشة عوالم ثقافية وحضارية متقابلة،

الرؤيــة الكليــة لــكل مجموعة مــن بنـــى الإنســان<sup>٧</sup>. ولـــم تــرد لفظـــة التعددية ذاتهـــا في النص القرآنـــى أو الحديـــث النبـــوى، وإن جاءت مشتقات الأصل كثيرًا^. وتعرف التعدديلة بأنها اعتراف بالرؤى والاتجاهات الموجودة في كل ميدان من ميادين الحياة دينيًا، أو سياسيًا، أو ثقافيًا، أو اجتماعيًا أو فنيًا ٩. وهذا تعريف عام في كافة الميادين، أما في المجال الديني فهي الاعتراف بتعدد الأديان والعقائد مع ضرورة التعايش السلمي بين أصحاب هذه المعتقدات وحق كل منهم في الاحتفاظ بخصائصـه الدينيــة".

وقد ارتبط ظهور مصطلح التعددية في العصر الحديث بالصراع الديني السياسي الاجتماعي في الولايات المتحدة منذ القرن الثامن عشر، حين العامين فرنكلين Benjamin دعا بنجامين فرنكليات

الديانة الشعبية ليضمن الولاء الديانة الشعبية ليضمن الولاء للدولة والتماسئ الشعبي بعد يأسم من المؤسسات الدينية"، ومع بداية القرن العشرين ظهر المصطلح سياسيًا في أعقاب نظرية «البوتقة الصاهرة» في الولايات المتحدة الأمريكية، الولايات المتحدة الأمريكية، والتي رأت في أمريكا بوتقة والأنجلوساكسونية وأبناء الشمال الأوربي إلا أنه لا مكان فيها للمهاجرين الأسيويين والأفارقة السود أو السكان والأصليين لأمريكا، وأطلقوا الأصليين لأمريكا، وأطلقوا

آحمد بن فارس (ت: ۳۹۵هـ)، معجم
 مقاییس اللغة، ت: عبد السلام هارون،
 (دار الفکر، ۱۳۹۹ هـ/۱۹۷۹م)، جـ ٤، ص ۳۰.

7- Cf. Victor Segesvary, Dialogue of Civilizations: An introduction to Civilizational Analysis, (Lanham: University Press of America, 2000, p. 3.

٨- انظر: محمد فؤاد عبد الباقي، المعجم المفهرس لألفاظ القرآن. (القاهرة، مطبعة دار الكتب. ١٣٦٤.

٩– قارن: حيد حب اللّه، التعددية الدينية: نظرة في المذهب البلورالي، (بيروت: الغدير للدراسات والنشر، ١٤١١هـــ/١٠٠١م)، ص ١٠.

۱۰- قارن: د. محمود كيشانة. التعددية الدينية في الإسلام، في: التعددية الدينية

عليها مصططلح الاحتواء، فكان أول ورود لمصطلح "pluralism" فكان أول ورود لمصطلح "pluralism" في مقالدة عالىم الاجتماع الأمريكي هوريس كالان Horace الأمريكي هوريس كالان Horace الأمريكي هوريس كالان Kallen "الديمقراطية والبوتقة الصاهرة: Democracy versus" (١٠١٥). واتهم فيها نظرية «البوتقة الصاهرة» فيها نظرية «البوتقة الصاهرة» بمعاداة الديموقرطية"! ونلاحظ منا ارتباط التعددية السياسية في هذا السياق بثلاث قضايا والتعددية الدينية، والتعددية الدينية، والتعددية الثقافية، وقد ذهب كالن مذهبًا الثقافية، وقد ذهب كالن مذهبًا

ومنطق التعايش، (مؤمنون بلا حدود: ۲۰۱۵م)، ص ۱۱.

احد الآباء المؤسسين للولايات
 المتحدة الأمريكية، وأول سفير للأمة
 الأمريكية في فرنسا، كان كاتبًا وناشرًا،
 عالمًا مخترعًا، فيلسوفًا ورجل دولة.

١١- د. حسن الشافعي، التعددية الدينية
 من وجهة نظر إسلامية، ص ١.

13- Paul S. Chung, Reclaiming Mission as Constructive Theology: Missional Church and World Christianity, (Oregen: Cascade Books, 2012), p.215. Chung clearly states that "the ideology of the melting pot is accused of being antidemocratic" see p.215.

واقعيًا، وقدم ملاحظة مهمة جديرة بالمذاكرة والدراسة فقرر في مضمار التعددية الدينية أن الدين ليس أكثر عالمية من اللغة، وقرر أن تاريخ المسيحية يحدل بوضوح على أثر العرق والمكان والزمان في تنقيح الدين وإعادة صياغته أل.

وهذه ملاحظة ثاقبة للواقع الدينى حول العالم، وهي صادقة بالضرورة على الواقع الإسلامي؛ فهناك فى المحيط الإسلامي: الإسلام المصرى والإسلام السعودي والإسلام التركى والإسلام الإيراني والإسلام المغربي، ويمكن كتابة مقالة استقرائية للأنماط العقدية والفكرية والشعائرية والعرفية والفنية المميزة لكل صيغة منهم. وهنا نستطيع القول بلا مواربة إن الأنماط الفكرية والتفضيلات الشعائرية للدين تتقولب محليًا وتبحث عن تعليلاتها في بيئاتها المحيطة؛ وهنا استدراك ضرورى لا بد منه؛ فعلى الرغم من اتفاق الجميع في معظم الأصول الدينية العامة وجملة الشعائر التعبدية، فلكل منهم سمات منهجية في الفكر الديني، وطريقة مختارة في بناء الأحكام والفتاوى، وتفضيلات موروثة

في الممارسة الدينية العملية، ناهيك عن المزاج اللغوي والحضاري في تأويل النصوص في واقع الأعراف الغالبة، والأسلوب التقليدي والفني الممتاز للاحتفاء بالشعائر الدينية والموسمية والأعياد.

والخلاصة أنه على الرغم من أن الجوهر متحد أو متشابه؛ فإن المظهر متميز ومتعدد؛ وبالتالي نستطيع بيسر تمييز نسخ عدة للإسلام يتسم بعضها بالانفتاح والاعتدال فكرًا ومنهجًا والتصالح مع الذات والغير على مستوى الشعائروالممارسة، كما نجد نسخًا منغقلة أو تقليدية تعيش مرحلة انطواء ذاتية ورفض خارجية.

والأمر نفسه صادق على الاعتدال والتطرف، قبول الآخر وإنكاره، المراجعة الموضوعية للعقائد والخيارات الفقهية في مواجهة التقليد المطلق، وغيرها من المعايين فالبعد الغيبي في الدين لا يعني فالبعد الغيبي في الدين لا يعني وقفية حقائقه بل كان الدين دومًا في حالة تمظهر واندماج وتكيف داخل الأطر الاجتماعية والبنى الثقافية ونظم التعبير اللغوي وقوالب البلاغة المعنية وأساليبها المعنية والساليبها المعنية وأساليبها المعنية والمعنية وأساليبها المعنية وأساليبها والمعنية وأساليبها المعنية والمعنية وأساليبها المعنية وأساليبها المعنية وأساليبها المعنية وأساليبها المعنية وأساليبها المعنية وأساليبها المعنية وأساليبها وأساليبها المعنية وأساليبها وأساليبها وأساليبها وأساليبها المعنية وأساليبها وأس

وملاحظة أخرى لا تقل أهمية عن الملاحظة الأولى مبناها علــــى أن التعددية عمل بشــــرى في اطار التفسير وبناع القناعات والممارسـة، وإن بقـى النـص الموحى به «مطلقًا» وواحدًا عند المؤمنين به جميعًا، ومن ثم فان صرح التعدية يقوم على اختلاف حقيقي موجود في ميول العقول ومناهيج التفكير وطرائق الممارسية عنيد تمياس الإدراك الإنساني بما فيه من خواص مختلفة، فطرية ومكتسبة، مع النص الديني المطلق؛ وقريب من هذه الملاحظة ما قرره جون هيك بأن الحق الأعلى واحد إلا أن التعدد في معناه وحقيقته عند البشرنابع من تعدد تجلي الحق وظهوره في تاريــخ الحضارات فالأشـــياء تعرف بحسب نمط وطبع العارف

كما يقول توما الأكويني". وقد ثبت تاريخيًا إخفاق معظم صور مصادرة الآخر والغائم وتهميشــه وإقصائــه، فالجهــود الفارغة غيرالمنطقية لإلغاء الفوارق ومحوها لصالح قالب واحد فكرى أو ديني أو عرقى أو عنصرى أو ثقافي لــم يكتب لها النجاح، وإن صادفها نوع نجاح عابر فهـو دومًا مؤقـت ومفروض بالقوة، وعاقبته خلق الأزمات ومضاعفة المشكلات ١٧، وتمزيق الولاء داخـل المجتمـع، والعمى عن ملاحظة المشتركات العامــة التــى يمكن اســتثمارها فــى بناء مجتمـع قـوى ومتسامح، مع غلبة التركيز في هذه البيئات الجامدة على المفرقات والفوارق، فإن لحم توجد بالطبيعة اختلقها صدور الناس وقلدهم العامة.

۱۵– قارن: د. وجيه قانصو، التعددية الدينية في فلسفة جون هيك، (المغرب: المركز الثقافي العربي، ۲۰۰۷). ص ۱۲.

١٦ قانصو، التعددية الدينية، ص ٣٩.

١٧ قارن: حيد حب الله، التعدية الدينية:
 نظرة في المذهب البلورالي، ص ١٢.

14- Kallen clearly states that religion is no more a "universal" than language. He adds that the history of Christianity makes evident enough how religion is modified, even inverted, by race, place, and time. See, Horace M. Kallen, Culture and Democrasy in the United States, in Theories of Ethnicities. Werner Sollar (ed.), (New York University

Press, 1996), p. 82.

وكما ثبت إخفاق صور المصادرة والمحاصرة للتعدية، فقد ثبت أيضًا حمل التاريخ للتعدد والتنوع والاختلاف، ومن هــذا المنطلــق الفكــرى يتبين أن التعددية والاختلاف في الأنساق الفكرية والمعرفية والاجتماعية والحضارية يقتضى من المجتمع الإنساني تعزيز سبل التعارف والتعاييش لصالح أمن العالم وسلامة الإنسان، ودفع قيم المساواة والإخاء والمشاركة، وتقوية نموذج المواطن العالمي النذي يعتز بانتمائــه للإنسـان ويعمــل على تنميــة حياتــه، وتقدمــه بغـض النظر عن مكانه وزمانه، ومنن خطلال هذه الرؤينة تتجلى ثقافات العالم وحضاراته وكأنها مجموعات أزهار وأشرجار في حديقة بديعة، تختلف ألوانها وأشكالها لكنها تشكل روضة غناء في مجموعها العام"!

ويطلق مذهب التعددية في مقابلة الأحادية monism والزوجية dualism، وإذا نظرنا طبيعة الخلق وجدناه ينحصر في دوائر ثلاث: دائرة الأحادية الذاتية وإن تعددت

مادة وعرضًا، وهي دائرة تحيط بكل موجود من حيث وجوده وإدراكه لذاته، فهو واحد في مادته وشعوره وروحه وعقله وميلاده ومودته، وهذه أحادية نسبية خاصة بعد طفرات العلم الحديث، وإمكانية نقل الأعضاء من فرد لآخر، وتنمية النخاء الإنساني، ووجود أثارات بهذا الوجود الفردي للمحيط البيئي والعائلي والثقافي والديني مع تنوع المشاعر والآراء والقناعات وتنوعها وتشابهها.

وهناك أيضا الوجود الزوجي، وهذه دائرة متحققة في الوجودي الأحادي على وجه نسبي، فهناك أولًا طبيعة الخلق كخلق الإنسان من ماء وطين، واشتماله على السروح والجسم، وحاجته للماء والطعام؛ ثم إن هذا النوع من الوجود يشيع في طبيعة جنسه انتظام الخلق فيه زوجيًا على التكامل الضروري للبقاء والوجود. كما قرره القرآن أصلًا الاستمرار التكاثر والتناسل؛

«وخلقناكسم أزواجسا» أ، «وَهُوَ الَّذِي مَسَدُ الْأَرْضُ وَجَعَلَ فِيهَا رَوَاسِيَ وَأَنْهَارًا وَمِسْ كُلِّ الثَّمَسَرَات جَعَلَ فِيهَا زَوْجَيْنِ الثَّمَسَرَات جَعَلَ فِيهَا زَوْجَيْنِ الثَّمَسَرَات جَعَلَ فِيهَا زَوْجَيْنِ الْنَيْسِنِ» أَ؛ «ومسن كل شسيء خلقنا زوجيسن لعلكسم تذكرون» أ، "ومسنْ أَنْفُسَكُمْ خَلَسَقَ لَكُمْ مِسَنْ أَنْفُسَكُمْ فَلَوا إِلَيْهَا"، "أَوْاجَا لِتَسْكُنُوا إِلَيْهَا"، "

فهذا الزوجية ضرورة ماسة لظهور معجزة التعددية في الخلق، فإذا تكاملت الأحادية في طبيعة خلق الفرد والذرة والخلية، وتكاملت الزوجية في مادة الفرد ومادة الذرة

۱۸– انظر: بوعبيد صالح. السنن الاجتماعية ومنطق التدافع والتعارف الحضاري، ص ۹۳.

١٩ - سورة النبأ، ٧٨: ٨.

۲۰ سيورة الرعد، ۱۳: ۳.

٢١ - سورة الذاريات، ٥١: ٤٩.

٢٢ - سيورة الروم، ٣٠: ٢١.

٣١- قارن: د. الحاج دواق، التعددية الدينية ومنطق التعايش أو في الحقيقة المفتوحة، (مؤمنون بلا حدود: ٢٠١٥م). ص ٣.

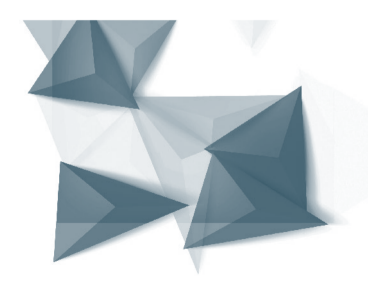
ومادة الأسرة كما في محيط الخلق ذكرا وأنثى ضمانة لبقائه وسعادة لوجوده، وهو ما أدى إلى وجود التعددية بين الأنواع المتشابهات والأحناس المتباينات.

واعتماد هذه الدوائس الثلاث الأحادية والزوجية والتعددية على مصادر الإيمان بالحقيقة عند الإنسان، ومردها إلى الإيمان بالعقائد والأعراف، ومنطق العقل ومنتجاته، ومراقبة الواقع ومعطياته"، والتعددية مـن منظـور واقعى لا تمنع اليقين بأن الإنسان يرى الحقيقة ويؤمن بها، وأن غيره قد جانبه الصواب، شريطة أن تظل هذه الفكرة المسيطرة على الأديان والسياسات والاقتصادات فكرة عقلية أو فـــى صــورة احتكاريـــة إقصائية أو استئصالية مصادرة، تمنع الآخر المطلق مـن ممارسـة حقه في التمايز والاختلاف، فالتعددية تعني في جوهرها التسليم بالاختلاف والتسليم به واقعًا لا يسع العاقل إنكاره، بوصفه حقا للمختلفيان لا يملك أحد منهــم حرمــان الآخرين منــه 1, مع القبــول بنســبية الحقيقة فــي أفكار البشــروتعلقــات العقــول 1, وهــذا المنطق المتســامح مع ذاتــه ينطلق مــن أن اختلاف النــاس وخاصة فــي الأديــان والثقافات إنما هي اســتجابات مختلفة لــذات الحقيقة المتعاليــة المحتجبة بذاتها عن أي إدراك بشــري، وإن كان لهــا حضور واع فــي وجودنا يمكننــا أحيانًا التعرف عليــه والتفاعل معــه أوإذا صحــت هــذه المقدمــة فــي العقائــد والفلســفات والأفكار والاختيــارات البســيطة والمعقــدة عمومًا، ومنهــا الحقائــق الدينية فهو أدعــى إلــى صحتهــا فــي الحقائــق والمذاهــب الثقافية والسياســية والاجتماعيــة والاقتصاديــة.

١٤ – انظر: محمد سليم العوا، الفقه الإسلامي في طريق التجديد.
 (القاهرة: سفير الدولية للنشر، الطبعة الثالثة، ٢٠٠١). ص ٨٥.

٢٥ - قارن: التعددية الدينية من وجهة نظر إصلاحية، حسن الشافعي، ص ٣.

١٦ قانصو، التعددية الدينية، ص١١.



## المحور الأول

التعدديــــة والتراث الإسلاميء: **مدخل تأصيليي** 

## **المبحث الثانمي:** التعددية فم التراث الإسلامم

يذكر القرآن التعددية بوصفها دليلًا من أدلة الإعجاز الإلهي، فالله يبين أن أصل مادة الخلق من "ماء" «وَاللّهُ خَلَقُ كُلُّ دَابّة منْ مَاء» أنه جاء من هذا الماء الواحد المشير في دقة جلية لوحدانية الأصل في كَافة ما نراه من وجوه التنوع الكبير في الخلق والوجود والألوان واللغات والأصوات والأشكال وتمايز الكائنات، فمنهم من يمشي على بطنه ومنهم من يمشي على رجلين ومنهم من يمشي على أربع، ومنهم من يطير في السماء ومنهم من يسبح في الماء ومنهم من يمشي على الأرض، ومنهم من يلج فيها، ومنهم من يسكن الجبال والأدغال، ومنهم من يستقر في الصحاري والقفار، وبعضهم في المدائن والأمصار، ويعيش بعضهم على ربى التلال أو فوق أعلى الأشجار، والبعض في بطون الجحور والكهوف ومسارب التراب، هذه التعددية الكونية دليل على الواحد البديع الذي أبدع هذا الخلق جميعًا، «الّذي أحمد ممتازة عن خلقه.

وقد اتسم التراث الإسلامي بتعدديـــة كبيــرة فـــى مســـائل الكلام وأحكام الشرائع ومدارس العربية، فهناك الفرق الكلامية والمذاهب الفقهية والمدارس النحويــة؛ ففــى الإطـار العلمى للحضارة الإسلامى نجد للتعددية وجودًا كبيرًا في كافة مناحي العلوم الإسلامية، وليس هناك من شك في أن ابتناء حضارة من الحضارات على قالب واحد يشير إلى فقرها وجمودها، فالحضارة الغنية تنفتح على جميع الحضارات وتفيد منها جميعًا، وتحتوى الأنساق الحضارية المتشابهة والمتباينة، وهذا الانفتاح

يقتضي حوارا داخليا وخارجيا مفتوحا مع الآخر الداخلي المشارك حضاريا والخارج المختلف حضاريا.

المدخل الكلامي: في هذا المدخل نجد للتعددية قراءات عديدة: فأول ما نظره من إطلاقات للتعددية وشبكة مباحثها ينطلق من عنوان العقيدة الإسلامية ذاته، وهو الوحدانية، وهو اصطلاح إسلامي خاص بالاستخدام الإلهي؛ فيُقال: وحدانية الله تعالى، ويقال مع الناس أحادية ووحدوية كاستراتيجية أحادية ونظام سياسي وحدوي. وإفراد الوحدانية لله يقضي أنه الواحد الأحد الذي لا شبه له ولا نظير، وبالتالى فإن الوحدانية نا وحدانية لد ولا نظير، وبالتالى فإن الوحدانية

هنا تقوم على الضد من التعددية في مذهب الاعتقاد، والتعددية في هذا السياق حصرية تنفى الإلاهية عما سوى الله، وتنصرف إلى نبذ كافة عقائد الشرك، التي تؤمن بوجود آلهة متعددة، وتمنح كل واحد منها امتيازًا أو وصفًا أو وظيفة من وظيفة الإله، ومن ثم فإن التعددية هنا تطرق في قلب المُسلم بابًا محظورًا على مستوى الاعتقاد، أما على مستوى الممارسة فإن النص القرآنى يمتاز بالواقعية في التناول فنجده يصرح بعد التعرض لهذه الآلهة المخترعة، وإن كانت باطلة حيث يقول تعالى: "وَّلَا تَسُبُّوا الَّذِيثَ يَدْعُونَ مَنْ دُونِ اللَّهِ عَدُّوًا اللَّهَ عَدُّوًا لِكُلِّ فَيْسُبُّوا اللَّهَ عَدُّوًا لِكُلِّ لِعَيْسر علَّهِ كَذَلِكَ زَيَّنَّا لِكُلِّ أُمَّةِ عَمَلَهُ مُ ثَلِّمٌ إِلَى رَبُّهُمْ مَرْجِعُهُ مُ فَيُنَبِّنُهُ مَ بِمَا كَانُوا يَعْمُلُونَ" (سـورة الأنعـام، ٦: ١٠٨).

وهنا نجد القرآن يفرق بين أمرين في غاية الأهمية: الأول، العقيدة الشخصية للمؤمن: والثاني، عقيدة الآخر من حيث احترامها وعدم التعرض لها: ويقدم بين يدي ذلك بعذر قدري بالغ المغزى يجمع بين حقيقة الواقع وقضاء الخالق فيقول

تعالى: "اتَّبِعُ مَا أُوحِيَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ لَا إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ لَا إِلَـهُ إِلَّا هُلَوَ وَأَعْرِضْ عَنِ الْمُشْرِكِينَ (١٠١) وَلَوْ شَكَاءَ اللَّهُ مَا أَشْلَرُكُوا وَمَا جَعَلْنَاكَ عَلَيْهِمُ حَفِيظًا وَمَا أَنْتَ عَلَيْهِمُ مَفِيظًا وَمَا أَنْتَ عَلَيْهِمُ مِوْكِيلٍ" أَنْدَ

من اليسير ملاحظة الأمر باتباع الوحي الممثل لعقيدة المسلم، والنهي عن متابعة المشركين مع تقديم العذر لهم في وقوع ذلك قدرًا لا شرعًا، فالإرادة القدرية أردات هذا التنوع، وأما المراد الشرعي فهو الأمر بالتوحيد، ثم ينهى المسلمين عن التعرض لالهتهم، ويبين في سلاسة ووضوح كيف اقتناع كل صاحب عقيدة بعقيدته "زينا لكل أمة عملهم" وهذا ما نسميه «القبول العقلي» الذي ينشأ عنه الاختلاف المؤدي إلى واقع التعددية في كافة مناشط الحياة الواعية العقلية والطبيعية.

على أننا سريعًا ما نجد مدخلًا أصيلًا للتعددية في باب الأسماء والصفات

٧٧ - سـورة النور، ١٤: ٥٥.

١٨ - سـورة السـجـدة، ٣٢: ٧.

٦٩ سيورة الأنعام، ٦: ١٠١–١٠٧.

الربانية وذلك فى تصوير العقيدة الإسلامية للرب المعبود، فالله كائن واحد أحد، صمد يجمع في صفاته بين الجلال والجمال، فهو الرحمن الرحيم الودود الغفور الشكور الحليم كما هو العزيز الجبار المتكبر المهيمن المنتقم؛ ضرورة أن يجمع الرب العلى بين صفات مختلفات تصير بحقه كمالات، لا يتم تصور الإله من حيث الخلق والقدرة إلا بها، وهي تعددية هائلة في الأسماء والصفات لا تناقض بينها، إذ هي مجمع الكمال في التصور العقدي للمسلم، وهو تصور قابل للتعدد بلا شك، لذلك خالفه فيه غيره من المؤمنين من أتباع الأديان الأخرى.

وللتعددية مدخل آخر ثابت للإيمان الصحيح من حيث الاعتقاد يرتبط بالرسل والكتب في الإسلام؛ فليس بمؤمن وفق العقائد الإسلامية من لم يؤمن بالرسل كافة والكتب جميعها "آمَنَ الرَّسُولُ بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْهِ مَنْ رَبِّهُ وَالْمُؤْمِنُونَ كُلُّ آمَنَ بِاللّهُ وَمُلَائِكُتِهِ وَكُتَّبِهِ وَرُسُلِهِ لَا نُفَرِّقُ اللهُ مَن وَمُلَائِكُتِهِ وَكُتَّبِهِ وَرُسُلِهِ لَا نُفَرِّقُ اللهُ مَن بَيْنَ أَحَد مِنْ رُسُلِهٍ" إلا أنه من الصحيح القول إنها تعددية نسبية، لأن هذا الإيمان يقتصرعلى ما ورد في النص الإسلامي وهو نسبي من حيث النص الإسلامي وهو نسبي من حيث

مادة الذكر، أي: لم يجمع على ذكر كافة الرسل ولا كل الكتب، والقرآن صريح في هذا الباب: "وَرُسُلًا قَدْ قَصَصْنَاهُمْ عَلَيْكَ مِنْ قَبْلُ وَرُسُلًا قَدْ لَمُ نَقْصُصْهُمْ عَلَيْكَ مِنْ قَبْلُ وَرُسُلًا ولعل لَمْ نَقْصُصْهُمْ عَلَيْكَ"! ولعل هذا المدخل هو السبب فيما داخل تصور المنطقة العربية للتعددية الدينية فنجد غالبية الدول تعترف بالأديان الإبراهيمية دون غيرها، فهي تعددية منقوصة ولا تستند إلى أساس صحيح؛ لأن النصوص طالبت أساس صحيح؛ لأن النصوص طالبت بالإيمان بما ورد ولم تطلب من أحد من المسلمين إلغاء وجود ما وراء ذلك.

إن تعددية العقائد والديانات إنما هي في نظري مظهر من مظاهر تباين العقول، فما يراه المؤمن منقبة في دينه، يراه الآخر عيبًا يستدعي ترك هذه الديانة، وهذه التعددية ذاتها تعود إلى طرق بناء العقول وهياكل العادات ومناهج التعليم ولربما قادني النظر إلى القول بإن لكل عقل مزاجه الخاص في تبصر الأمور وبناء اليقين بها وهو ما نسميه في العربية «عقيدة»، ومن ثم وجدت العديد من الفرق الإسلامية وتأويلاتها الكلامية، بين معتزلة " وشيعة وشيعة وشيعة وشيعة "

وخوارج<sup>٣</sup> وغيرها، ومن خلف هذه الفرق طوائف تقترب وتبتعد عن بعضها تبعًا لزعماء كل مدرسة ورجالاتها في التأويل

٣٠ سورة البقرة، ٢: ١٨٥.

٣١ - سورة النساء، آية: ١٦٤.

٣٣- أعظم أجنحة أهل السنة والجماعة، الجامعين بين المعقول والمنقول، أتباع أبي الحسن الأشعري (ت: ٣٤هــ/٩٣٦م). أمام المتكلمين، وإلى الأشعري ومذهبه ينتسب جمهرة المالكية والشافعية وفضلاء الحنابلة، في مختلف الفنون والعلوم، فيقال لهم الأشعرية، راجع: ابن السبكي، طبقات الشافعية، تحقيق: محي الدين نجيب، (بيروت: دار البشائر، محي الدين نجيب، (بيروت: دار البشائر، وفيات الأعيان، جــــ٣، ص ١٨٤.

٣٤- الجناح المشرقي لأهل السنة والجماعة، وهم أتباع رئيس المتكلمين إمام الهدى أبو منصور الماتريدي (ت:

والتصوير ومناقشة جوهر الكمال الإلهي، والكمال النبوي، وتقدير الفعل البشري، وغيرها من القضايا الكلامية الخلافية.

٣٣٣هــ/٩٤٥م)، وعلى مذهبهم في الكلام عامة فقهاء المذهب الحنقي-رضى الله عنهم- وسلاطين الدولة العلية العثمانية ومفتيهم وجيوشهم، ومن أشهر الماتريدية السلطان محمد الفاتح الذي أخبرعنه وعنه جيشه النبي وبشربأنهم يفتحون القسطنطينية. أخرج الإمام أحمد (ت: ١٤١ هـــ/٨٥٥م) في مسنده عِن عَبْدُ اللَّهِ بْنُ بِشِرِ الْخَزْعَمِيُّ، عَنْ أِبِيهِ أَنَّهُ سَمِعَ النَّبِيَّ صَلَّى اِللَّهِ عَلَيْهُ وَسُلَّمُ يُقُولُ: ﴿لُتُفْتَحَنَّ ٱلْقُسْطُنُطِينَيَّةُ، فَلَنعُمُ الْأُمِيرُ أُمِيرُهَا، وَلَنعُمَ الْجَيْشُ ذَلكُ الْجَيْشُ» (حَ رقمَ: ١٨٩٥٧). راجع: عبد القادر القرشي (ت: ٧٧٥)، الجواهر المضية في طبقًات الحنفية، جـــــ، صــــ١٣٠؛ أبو الفُّداء قاسم بن قطلوبغا، تاج التراجم، (دمشق: دار القلم، ١٤١٣هـــ)، ص ٢٤٩.

٣٥- الشيعة هم الذين شايعوا عليا رضي الله عنه على الخصوص. وقالوا بإمامته وخلافته نصًا ووصية، إما جليًا. وإما خفيًا. واعتقدوا أن الإمامة لا تخرج من أولاده. وهم فرق عديدة من أشهرها الزيدية والاثنى عشرية والإسماعيلية. راجع: أبو الفتح الشهرستاني، مطبعة الحلبي، جـــا، ص ص ١٤١-١٤٧.

٣٦- الخوارج طائفة خرجوا على الخليفة الرابع بعد حادثة التحكيم بين علي ومعاوية. وكفروا الفريقين، وتطرفوا بجهل في سفك الدماء. ويقال لمن سلك نهجهم في التكفير والقتال خارجي. راجع: أبو منصور عبد القاهر البغدادي، الفرق بين الفرق. ص ٥٦.

المدخل الفقهي: اتسم التراث الإسلامي بالتعددية الواقعية في مناهج استنباط الأحكام ودلائل التأويل، نتج عنه اتساع بحر الفقه وبروز مدارسيه المشهورة، وكما برزت الفرق الكلامية برزت المدارس الفقهية، وأشهرها: الحنفية والمالكية والشافعية والحنبلية والظاهرية والجعفرية والزيدية والإباضية والجريرية، ومن خلفها عشرات المجتهدين ممن درست مذاهبهم وبقيت آراؤهـم، وإذا كان هـذا واقـع العقيدة والشريعة فالاختلاف موجود بالضرورة فيما وراء ذلك مما هو أقل خطرًا. ولا ريب أن مساحات القبول بالتعديية تباينت واختلفت عبر التاريخ العلمى للتراث الإسلامي انفتاحًا وانغلاقًا، اعتدالًا وتطرفًا، فكان هناك نوع قبول بين المذاهب الفقهية، وإن شاب ذلك شـــىء مــن التعصــب، وعلى سبيل المثال ظهرالمذهب الحنبلي إبان العصر العباسي، لكن لم يحظ بالانتشار إلا في القرن الخامس على يد القاضى أبى يعلى الفراء (٣٨٠–٤٥٨هـ) وأصحابه، ولما لم يكن مذهب

أحمد قد انتشر في نهايـــة القرن الثالث فان ابن جرير الطبرى (ت: ٣١٠هـ) لـم يذكر خلافيات أحمد فى كتابه «اختالف الفقهاء»، ولما سئل عن ذلك قال: «لم يكن فقيهًا وإنما كان محدثًا»، وكان ذلك من أسباب وقوع الخلاف بينه وبين الحنابلة بزعامـــة أبـــى بكربـــن أبـــى داود، وكانت لهم شوكة في بغداد موطن أحمد بن حنبل، ومحل نفوذ الحنابلة الأوحد حتى ذلك التاريــخ، فتعصبوا علـــى ابن جرير ومنعوا تلاميذه من الاجتماع به، ومنعوه الجمع والجماعات بــل خروجــه بعــد موتــه حتـــی دفن في بيته ٣٠، وهنده محاصرة قبيحة للتعددية قادها فريق من المشتغلين بالفقه ضد إمام مـن أئمة المسـلمين فقهًا وتفسيرًا وتاريخًا.

ومع ضعف الدولة العباسية في بغداد حكم بنو بويه حتى سقطت دولتهم سنة ٧٤٤هـ، وبدأت الدولة السلجوفية بطغرلبك السلجوقي وكان رجلًا حنفيًا سنيًا عادلًا محببًا إلى أهل العلم "، وفي عهده حصلت فتنة أخرى على الأشعرية

والشافعية على يحد وزيره أبى نصر منصور بن محمد الكندري، وكان معتزليًا شديد التعصب على الشافعية والأشاعرة مـن أهـل السـنة، فبدأ بسـب المبتدعــة علــي المنابرثــم تذرع إلى سب الأشاعرة والشافعية، ومنعهم من الوعظ والتدريس والخطابة، حتى كان الأمر بالقبض على الرئيس الفراتي والأستاذ أبى القاسم القشيرى وإمام الحرمين وأبى سهل بن الموفق ونفيهم ومنعهم عـن المحافـل، فخــرج الجويني إلى الحجازحيث جاور ولقب بإمام الحرميان، وفرعلماء أهل

٣٧- راجع في ذلك، ابن كثير البداية والنهاية. (دار هجر، القاهرة: ١٩٩٨/١٤١٩) ١/٧٤٧: وفيه قول الإمام ابن خزيمة: «ما أعلم على أديم الأرض أعلم من ابن جرير ولقد ظلمه الحنابلة »: ابن الأثير. الكامل في التاريخ. (بيت الأفكار الدولية. السعودية، د.ت.) ص ١١٤٣.

٣٨- ابن الأثير، الكامل: ١٤٥٠؛ السبكي،
 طبقات الشافعية، ت: عبد الفتاح الحلو
 ومحمود الطناحي، (دار إحياء الكتب
 العربية، القاهرة، ١٣٨٧هــــ/١٩٦٤م)، ٣٨٩/٣.

٣٩ - ابن الأثير. الكامل: ١٤٦٩؛ السبكي. طبقات الشافعية، ٣٩٠/٣-٣٩١؛ عبد الرحمن بن محمد المالكي. الشهير بابن خلدون (٧٢٢-٨٠٨هـ). العبر وديوان المبتدأ والخبر في أيام العرب والعجم

خراسان من نيسابور ونواحيها ومُرو وما والاها، فلما جاءت الدولـــة النظاميـــة أحضــر نظام الملك من انتزح منهم وأكرمهم وأحسن إليهم ٣٩، وبني المدارس النظامية ببغداد ونيسابون لترسيخ المذهب السيني والذب عنــه علميًــا وسياســيًا ردًا على التطرف الفاطمي ضد أهل السينة في مصرومحاولة نشر مذهبههم، فعلي الرغيم مين جهود الفاطميين في خلق بيئة علمية وبنائهم مكتبات كبيرة، فإن عنايتهم كانت منصبة على نشر المذهب الإسماعيلي والعلوم الفلسفية 13، مع

والبربر ومن عاصرهم من ذوي السلطان الأكبر. اعتنى به ابوصهيب الكرمي (بيت الأفكار الدولية. د.ت). ٨٦١: ابن العماد الحنبلي، شذرات الذهب في أخبار من ذهب، ت: عبد القادر الأرناؤوط ومحمود الأرناؤوط (دار ابن كثير، دمشق، ط. أولى، ١٠٤١هـــــ/١٩٨٦م) ١٤٤١.

٤٠- ابن العماد، شذرات الذهب، ت: عبد القادر الأرناؤوط ومحمود الأرناؤوط (دار ابن كثير، دمشق، ط. أولى، ١٤٠١هـــ/١٩٨١م) ٢٥٣/٥.

اكا - آدم متن الحضارة الإسلامية في القرن الرابع الهجري، نقله إلى العربية د. محمد عبد الهادي أبو ريدة، وأعد فهارسه رفعت البدراوي، (دار الكتاب العربي، الطبعة الخامسة)، /٣٣١/.

التطرف في التضييق على أهل السينة، فلحقت علوم أهل السنة وعقيدتهم محن شتى بعد استيلاء الفاطميين على المغرب العربي ومصر، حتي ذكر السيوطي في «حسن المحاضرة» أن الحاكــم، الخليفة الفاطمي الثالث (ت: ١١٤هـ)٤٠، «ابتنــى المــدارس، وجعـل فيها الفقهاء والمشايخ، ثـم قتلهم وخربها»25، وفي هذا العصر اشتدت وطاة الفاطميين على المالكية خصوصًا لأنهم جمهرة أهل العلم والفقه السني بمصرئ، وبلغ الأمرأن ضرب بمصر وطيف به؛ لأنه وجد عنده كتاب «الموطاً» لمالك بن أنكس 14. وهكذا نصرى التداخل بين السياسي والفقهي أحيانًا ما تولد عنــه من محاصــرة للتعدية العلمية، ولذلك تجب ملاحظة أن غالب مواقف حصار التعددية الدينية والفكرية والفقهية إنما كانت عملًا سياسيًا في الأصل، ومعظـم ما استندت إليه من أقوال الفقهاء فإنما خرجت صياغة الفقيه من عباءة السياسي وممالأة الأتباع، بعيدًا

عن روح النص؛ عقيدة وشريعة. المدخل السياسي والاجتماعي: المراد بذلك التعددية السياسية، ويقصد بها هنا تعددية المجتمع، واختلاف مواطنيه في الآراء والأديان مع حرية إقامة الأحراب، واختلاف الناس في منهج سياست الأمنة وتقييمهم لــه، وهــذا النمــوذج تحقــق في صورة كبيرة إبان دولة النبى في المدينة فقد نص دستور المدينة على التعايدش بين المسلمين واليهود والوثنيين، وعلي الوئام التام والتعاون الكامل بين المواطنين الأصليين والوافدين المهاجرين واللاجئين ومـن تبعهـم فلحق بهـم، وعلى ضمان حقوق كل فريق ومن تبعــه علــي نحــو من التســاوي في الحقوق والواجبات"، كما رأينا التنوع الثقافي بوجود بيت المحدراس وهو لتعليه اليهود فى داخــل المدينة ودخــول بعض الصحابة إليه ومناقشة اليهود ومدارستهم داخله عن نومثل ذلك دخول نصارى نجران إلى مسحد النبى وصلاتهم فيه ومناقشتهم النبي فيه ٤٨ كما أعطي النبي صلي الله عليه

وسلم الأمان بحق المواطنة لحكل من سلم له من قبائل العرب ومدنها، مسلمهم وكافرهم، وهو مشهور في فتح مكة من تأمين جميعهم وإطلاق حريتهم أع.

ومن هذا الباب الواسع اختلافات الصحابة في العديد من الاجتهادات والقرارات أثناء حياة النبي وبعد وفاته، فقد اختلف الصحابة في أسرى بدر، وكيفية التعامل معهم، وهو موقف سياسي، واختلفوا في الخروج لملاقاة الأحزاب

آ٤- تولى الخلافة بعد أبيه العزيز أبي منصور نزار وجده المعز العبيدي (ت: 70%هـ). راجع: الإمام السيوطي، حسن المحاضرة في تاريخ مصر والقاهرة. تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم (دار إحياء الكتب العربية، الطبعة الأولى. 10/١/م/١٨٧هـ).

27- السيوطي، حسن المحاضرة، ١٠١/١.

22- مثلًا كانت حلقة محمد بن سليمان. أبي بكر النعالي (ت: ٣٨٠هـ). إمام المالكية بمصر في وقته، تدور في الجامع على سبعة عشر عموداً من كثرة من يحضرها، راجع: السيوطي، حسن المحاضرة، (٤٥١/).

20- المقريزي، اتعاظ الحنفا بأخبار الأئمة الفاطميين الخلفا، تحقيق: د. محمد حلمي، (سلسلة الذخائر، مصر، عدد (٩٩).

خارج المدينة أم مواجهتهم على أبوابها، وهو أمرسياسي، واختلفوا في تقييمهم لتوزيع الغنائم بعد واقعة حنين، وكان للأنصار تحفظ مشهور، وهو أمر سياسي، ثم اختلف الصحابة في تعيين الخليفة للرسول بعد وفاته، فكان هناك على الأقل ثلاثة أحزاب: حزب المهاجرين ورأى أن الأحق بها هو أبوبكر المحديق، وحزب الأنصار ورأى الأحق بها سعد بن عبادة، وحزب آل البيت وكان من رأيهم وربا الأحق بها على بن أبي

د.ت.). ١٧٣/١؛ آدم متز. الحضارة الإسلامية في القرن الرابع الهجري، ص ٣٩٣.

13- وذلك كما في نص وثيقة المدينة:
"وأن من تبعنا من يهود فله النصر والأسوة
غير مظلومين ولا متناصرين عليهم...
وأن يهود بني عوف أمة مع المؤمنين،
لليهود دينهم وللمسلمين دينهم،
مواليهم وأنفسهم... وإن الجار كالنفس
غير مضار ولا آثم"، انظر: ابن هشام
المعافري، السيرة النبوية، ت: عمر عبد
السلام تدمري، (بيروت: دار الكتاب العربي،

٤٧ - ابن هشام السيرة النبوية، جـــ ١، ص ٢٠٠.

2A سورة ال عمران، ٣: ٥٩–١٨: ابن هشام السيرة النبوية، جــــ، ص ١٩٤.

29- ابن هشام السيرة النبوية، ج ٤، ص ٥٥.

طالب، ثــم اختلـف الصحابة في قتــال مانعي الــزكاة، واختلفوا في معايير تقديــر نصيب الأفــراد في بيــت المــال؛ أيكون على حســاب السـابقة ومــا قدمــه كل فرد من تضحيات أم يكون على المســاواة دون اعتبار للســابقة، هــذه وغيرها تعدديــة فــي الفكر السياســي والاجتماعــي لا يمكــن إغفالهــا؛ وهـــي تعبير ســائغ عــن التعددية الملازمــة للوجــود الإنســاني، فــرورة تفــاوت العقــول، وتباين الميــول، واختلاف المشــارب.

على أنه من المهم التقرير أن الفكر السياسي الإسلامي في خياراته الفقهية وممارسته التاريخية قد ابتعد كثيرًا عن روح النصوص وشط فى تقعيد الواقع، فظل حبيس التقليد فى باب الحكم والسياسة، وخاصة فى التفاصيل الخاصة بالحقوق السياسية للمواطنة عمومًا، وخاصة في حقوق النساء وأهل الذمة، ومما صح عندى بالاستقراء أنه كان في كثير من الأحيان «تقريرًا وتبريرًا» للأمر السياسى المفروض على الأمة بقوة السيف وسلطان القهر، حتى وجدنا جماهير الفقهاء تفتات على حق الأمة في مناقشة البيعة ومنحها، فتقرر أن من حق الخليفة

أو السلطان أن يعهد إلى من يتولى مقاليد الأمة من بعده، في مناهضة للتعددية الإسلامية المبنية على الشورى وتداول السلطة، والتي ضرب النبي أروع مثال عندما امتنع أن يعين وصيًا أو مرشحًا للبيعة قبل وفاته على الرغم من فترة مرضه، وتيقنه بقرب موته، فهذا الحق الذي أراد النبي الاحتفاظ به للأمة سلبه منها الفقيه لصالح تقرير الواقع، ومنحه للحاكم المفروض على الأمة بالتغلب والجبر.

وقد أجمل الأستاذ العوا مشكلة الفكر السياسي الإسلامي في «التقيد بتقليد الأولين ووقائع التاريخ الإسلامي»، وهي ملاحظة ثاقبة يصدقها ما ذكرنا أعلاه مـن الشـواهد التي تبيـن كيف حال التقليد دون بزوغ شهمس الديمقراطية من أرض الإسلام وكيف أوقف التعددية العالمية التيى نيزل بها الوحيى وقررتها شواهد السنة لتحل محلها نماذج الأسر الحاكمة Dynasties، وكيف سار الفقيه في عباءة السياسي، حتى جعل من عمله البشرى المخالف للنص «أصلا» للتشريع والديانة في

مسائل هي الأخطر على مستقبل الأمة: على أنه من الحق التصريح بأن العديد من النصوص تضع فوارق نسبية في مسار التعددية العادل والمواطنة المعاصرة على نحو شفاف، وخاصة فيما يتعلق بالتعددية السياسية".

وإذا كان السياسة قديمًا قد لعبت دورًا في بناء نموذج التعددية المميز لكل حقبة تاريخية، فلا تزال السياسة حاضرة في عالم التعددية اليوم، فالبعض يرى في

۵۰ العوا، الفقه الإسلامي في طريق التجديد، ص ص ۸۷–۸۸.

٥١ - يفرض ظاهر بعض النصوص قيودًا على غير المسلم في المجتمع المسلم وكذلك على المرأة، ومن ذلك عدم جوازولاية غير المسلم والمرأة الولاية العظمى والقضاء، ومن هذه النصوص: "ولن يجعل اللَّه للكافرين على المؤمنين سبيلا" (سورة النساء، ٤: ١٤١)؛ وقوله صِلَى اللَّه عِليه وسلم: "لَنْ يُفْلِحُ قُوْمٌ وَلَّوْا أُمْرَهُمُ امْرَأَةً"(راجع: صحيح البَخاري،كتاب المغازي، باب كتاب النبي صلى الله عليه وسلم إلى كسرى وقيصرًا، كما تعطي بعض النصوص أفضلية لا تعليل لها، " ككون الأمراء من قريش دون غيرهم مثلًا، ومن ذلك: "الأمراء من قريش، الأمراء من قريش ، الأمراء من قريش، ولي عليهم حق، ولكم عليهم حق، ما عمَّلوا فيكم بثلاث: ما إذا استرحموا رحموا ، وأقسطوا إذا قسموا، وعدلوا إذا حكموا" (راجع:

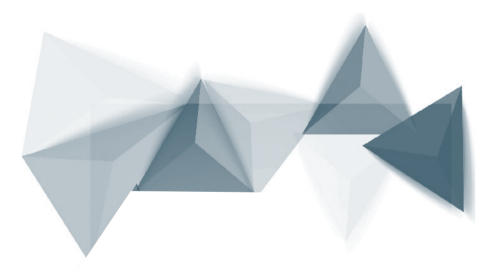
التعدديــة أثرًا مــن آثــار العولمة واســتخدامها أداة للهيمنــة وتحقيق الأهــداف السياســية أو وإذا كان مــن اليســير التفرقة بين نوعيــن مــن علــم الــكلام، علم الــكلام القطعــي فــي أمهــات الأصــول dogmatic theology وعلم الكلام الاجتهـادي theology ومهمــة الأول حفــظ أصــول الديانــة المتفــق عليها أصــول الديانــة المتفــق عليها باعتبارهــا حقيقــة الوحــي، فإن علــم الــكلام الاجتهــادي عمله المواءمــة بيــن هــذه الأصــول المواءمــة بيــن هــذه الأصــول المواءمــة بيــن هــذه الأصــول

البيهقي، السنن الكبري، كتاب قتال أهل البغي، جماع أبواب الرعاة)، ولا ريب أن هذه النصوص في حاجة إلى قراءة سياقية وبحوث جديدة، لأنه تقف حائلا دون المساواة العادلة التي ترتكز عليها التعددية الإيجابية، وقد قام البعض ببحوث جيدة في هذا الباب. راجع مثلًا قضية الجزية، وحق غير المسلم في ولاية الوظائف العامة دون الوظائف ذات الصبغة الدينية في محمد سليم العوا، تجديد الفقه، ص ص ١٣٨-١٤٠؛ وراجع دراسة الكاتب/ الباحث هنا عن ولاية المرأة القضاء والولايات العامة بعنوان: Female Judges in Islamic Law: An analytical reading of the related texts and their contextual interpretations حولية كلية اللغات والترجمة، العدد (٩). يوليو ٢٠١٥.

۵۲ د. حسن الشافعي، التعددية الدينية من وجهة نظر إسلامية، ص ۵.

الأمهات وبين وقائع العالم المتغير من حولنا. ولذلك أجدني مدفوعًا للتعظيم التعليم المتغير من حولنا. ولذلك أجدني مدفوعًا إلى القول بالتفرقة بين الفقه التقليدي jurisprudence reason-based والفقه الاجتهادي للجتهاد والبحث للمواءمة بين مشكلات العالم المعاصر وبين المصوروث الفقهي العام، على أن هذا الاجتهاد الجديد يظل رهينًا لمساحة الحرية والانفتاح، والإيمان بحق الآخر المجانس والمخالف في الوجود والحياة والحقوق والاختلاف والتعبير.

وفي كل الأحوال تظلل آمال التعددية الحقة في هذا الباب معلقة إلى زمن يمكن فيه للمسلم أن يتعلم اللاهوت المسيحي واليهودي داخل الأديرة والمعابد، ويطرح الأسئلة ويناقش الآراء دون حرج، وحتى يأتي اليوم الذي لا تجد المؤسسات الإسلامية حرجًا في السماح للطلاب والأساتذة غير المسلمين بالالتحاق بها والدخول إلى قاعات الدرس والمحاضرات وتبادل الدراسات والمناقشات في حرية وشفافية.



#### خاتمة

فى خاتمة هذه الورقة يستبين جليًا أن التعددية واقع قائم ثابت في عالم الوجود الحى كما هوحقيقة لايمكن إنكارها في عالم الوجود الذهني-عالم الأفكار، وصدى ذلك جلى في البنية العلمية والفكرية للتراث الإسلامى والتاريخ المدون لتقاليد المسلمين وعلومهم الأصيلة مثل علوم الكلام والفقه والأصول والتفسير وغيرها من وجود الفرق والمذاهب والاختلاف حتى داخل الفرقة الواحدة وتصوراتها وتعليلاتها وأدلتها وطرائق احتجاجها وفى داخل المذهب الواحد واجتهاداته واختياراته وتطورات هذه الاختيارات ومبناها التعليلي عبرالزمن.

وقد تعايدش أصحاب المذاهب المختلف على مدار التاريخ المختلف على مدار التاريخ الإسلامي، وكان الرد العلمي، وسلاح الكتاب والجدل والاحتجاج هو الغالب في معارضة بعضهم لبعض، فورثونا ردودًا علمية بديعة، في تعبير رائع عن التعددية دون عنف أو إقصاء إلا ما جرى في حوادث شاردة أشرنا إلى طرف منها.

في إبراز أو تحجيه التعددية العقدية والفقهية والسياسية، وكان للحاكه دوره الكبير وتأثيره البالغ على الموقفين الكلامي والفقهي ثم على الموقف العام من طوائف المجتمع الأخرى، سواء كانت المقاسمة دينيـــة أم عرقيــة أم مذهبية، ومن ذلك تحيز الفاطميين للشيعة الإسماعيلية ومحاصرة المدارس المالكيــة الســنية فـــى مصــر، ومثله موقف الأيوبيين من الفاطميين ومدارسيهم، واتباعهم للمذهب الشافعي ونصره، وفي صدد التمييز العرقى يذكر موقف الأمويين المناصر للعرق العربي على حساب الأعجمي، وهوما ولد الحركة الشعوبية. وعلى مستوى التعددية الدينية ذاتها، كان هناك اعتراف دائم في المجتمع المسلم بالآخر المخالف ديانة أو مذهبًا عقديًا، ولكنه اعتراف مشوب بنزعة فوقية في الروح الجماعية للأمة، تولدت من روح العداء المستمرة والصراعات المستعرة دومًا بين الإسلام التاريخي والجغرافي والسيادي وبين الآخر المعادى بروح التحدى والتوثب على الحدود المحيطة، وخاصة

المسيحية خلال حروب العصور الوسيطة ومطالع العصر الحديث. وكان على المواطنين غير المسلمين دفع ثمن ذلك أن كما تأثر ولاؤهم بذلك أيضا في مناسبات عديدة حيث غلب الولاء الديني على العقد الاجتماعي والولاء لأمة المجتمع المحيط.

وإذا طوينا هذه الصفحات القاتمة من تاريخنا التراثي، ومثلها الكثير من صفحات التاريخ البشري شرقًا وغربًا، تبدى لنا في عالم اليوم أن التعددية ضرورة لبقاء الإنسان على الأرض واطراد تقدمه وحفظ تقنياته، فلم يعدمن الممكن أن تقود حضارة واحدة أو ثقافة واحدة أو دين واحد الإنسان إلى السلام والأمان.

ومن الضروري تقريراًن وجود التعددية في العالم هي المظهر الأكمل لثرائه ولحق الناس في الاختلاف في إدراك الواقع غيبًا وشهادة، ذاتيًا وخارجيًا. والإيمان بالتعددية إيمان فطري يصدقه الاستقراء الكامل لنواميس الكون، وحقائق الوجود، وقناعات الأحلام على مر الدهور، وهو الإيمان الكافل لحق الاختلاف، والراعي للحقوق والحريات، والداعي لاحترام الفروق والخصوصيات، والواجب

على العقلاء كافة أن يجتمعوا على الاعتراف بالآخر أخًا وجوديًا وشريكًا حضاريًا. إذ إن الإخفاق في إقامة نسق حضاري شامل منفتح ومستوعب يجمع شعوب العالم من خلال الحوار والتعارف والمشاركة والإخاء يهدد مستقبل البشرية كلها على الأرض، كما يهدد استمرار تقدمها وحضارتها في المستقبل، فلا سبيل أمامنا سوى الحوار القائم على التعددية من خلال الاعتراف المتبادل والاحترام للآخر ومنجزاته الحضارية وخياراته الفكرية والثقافية والدينية ما دامت لا تنطوي على تهديد جيرانه وشركائه في هذا العالم.

 بسمة أحمد محمد جستنية <sup>ا</sup>

# وثيقة المدينة النبوية تأكيد علم التعددية والمواطنة المتساوية بين الناس

ا- حاصلة على درجة الدكتوراه- قسم العقيدة، من جامعة أم القرى بمكة المكرمة، المملكة العربية السعودية. حاصلة على زمالة مركز «كايسيد» العالمي للحوار.

#### مقدمة

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله عليه الصلاة والسلام، وبعد فإن هذا البحث يتمحور حول موضوع التعددية في الإسلام وتأصيلها، وكفالة الديانات لحرية المعتقد، من خلال دراسة وثيقة المدينة النبوية، وهي العهد الذي كتبه النبي أله والدستور الذي سنه الله للتعامل والتعايش مع الآخر. إن وثيقة المدينة كانت بعد وجود كيان للمسلمين في المدينة، وأصبحوا في مجتمع متعدد الديانات والأعراف، فكانت هذه الوثيقة، ليعيش الناس في مساواة كاملة، حقوقهم وواجباتهم متساوية، يستوي في ذلك المسلم وغيره. تحدثت الوثيقة عن طوائف وقبائل بأسمائها وألقابه المواطنة متكاملة.

وفي رأبي أن الظروف الزمانية والمكانية والمعاصرة ترشح صحيفة المدينة لتكون إسهامًا من الأمة من علماء المسلمين في وثائق حقوق الإنسان التاريخية.

إن روح صحيفة المدينة في التجربة التاريخية لعلاقة المسلم بالمخالف يجب أن نعيش معها وأن نعيدها إلى الناس.

نحن نفخر بصفحات مجد الإسلام في صفحات مجده، ونعترف بأن تاريخ الإسلام فيه فترات إشراق، وفترات ظلمة، فترات قوة وفترات ضعف، فترات ريادة، ومراحل تراجع. ولكننا نؤكد أن الدين الإسلامي كان رائدًا في تقبل التعددية الدينية بشكل واضح ومنظم ومقنن، لم تعرف إبادة دينية في المناطق التي كان فيها الأغلية المسلمة.

تمثل صحيفة المدينة ميثاقًا داخليًا مهمًا للعالم الإسلامي، ومن هذا المنبر، ومن خلال هذا البحث وغيره من الكتابات والمؤتمرات التي عقدت ندعو إلى تفعيل الفقرات التي وردت في الوثيقة.

لقد أكد الباحثون والدارسون أن مواد هذه الوثيقة تُثْبِتُ بما لا يدع مجالًا للشكِّ في بنودها، وقد كانت في المرحلة الأولى من البناء والتأسيس، ما كانت عليه الدولة من حرية تامَّة، وإفساح للآخرين للمشاركة والمعايشة القائمة على احترامهم. كما يظهر ذلك من خلال القراءة المتأنّية لبنود هذه الوثيقة، فإن المتأنّية لبنود هذه الوثيقة، فإن ما يُنَظّم حياته بين أفراد المجتمع المسلم، ويحفظ له حقوقه ويردُّ عنه الظلم إن وقع عليه.

كل هذا لم يكن ليتم لو أن المجتمع كان يصادر ويحجر على الآخرين أو يضيق عليهم.

لقد كان ذلك العهد الذي أبرمه النبي على مع اليه ودبمثابة أول وثيقة مع اليه ودبمثابة أول مع طائفة أخرى على غير دين الإسلام. هذا التنوع وهذا الاختلاف والتعدية كيف الاختلاف والتعدية كيف يمكن أن يكون انسجامًا وثراء فيكون رحمة للناس جميعًا؟ في هذا الإطار يأتي هذا البحث، الذي يأتي في أربعة محاور على النحو التالى:

المبحث الأول: الحوار وأنه واجب ديني، وضرورة إنسانية، وليس أمرًا موسميًا، وإنما هو أصل الدين ومن مقتضيات العلاقات البشرية. هل لنا أن نأمُل في تنمية جوانب الخير والسلام والقيم الإنسانية المشتركة؟

المبحث الثاني: التعددية فطرة وسنة كونية، والشواهد التاريخية تؤكد أنه أمرمتفق ومجمع عليه في التاريخ. فالتنوع مفيد إذا كان يخدم التكامل. كيف نظر الإسلام إلى الديانات؟

المبحث الثالث: حرية المعتقد أمر مكفول بشروطه وضوابطه وانتفاء موانعه. فالتوازن بين حرية الفرد والضمير الجمعي للجماعة أمر مطلوب سواء على المستوى الثيولوجي، أو التراكمية التاريخية. هل نحن نبحث عن حرية المعتقد أم حرية الازدراء للديانات؟

المبحث الرابع: وثيقة المدينة وتأكيدها على التعددية وحقوق وتأكيدها على التعددية وحقوق الأقليات والمواطنة المتساوية بيين الناس. وفيها قوله والأحوال التي يحذر من هذه الحروب والأحوال التي يحؤول إليها أمر الناس [إن في ذلك لعبرة]. فمن رحم الإسلام نحتاج أن نقدم للبشرية جمعاء هذه الصحيفة التي أسست لمواطنة متكاملة. وهي وثيقة ترشح لتكون إسهامًا في تأصيل حقوق الإنسان وتأكيد التعددية.

وإني أرفع من خلال البحث وهذه المشاركة الدعوة لمناقشة بنود هذه الوثيقة في مدينة المصطفى على المنبر الذي انطلقت منه الوثيقة لعقد ملتقيات عدة متسلسلة تناقش بنودها، بل إلى اقتراح مادة في الجامعات تكون بيانًا لأثر تطبيق بنود هذه الوثيقة على مدى التاريخ، وكيف كان لتفعيلها الأثر المشرق في تاريخ الدولة الإسلامية وسيادتها وتعايشها مع الآخر.

والله أسال التوفيق والسداد وأن يجعل هذا العمل خالصًا لوجها الكريم.

ا - أصل اللفظ هو ثيولوجيا ويعنى اللهوت بمعنى من المعاني، وهو حالة أو وضعية عقلية على نحو يوناني متميزولها صلة بالأهمية الكبرى التي يوليها المفكرون اليونانيون للعقل «لوغوس». يُنظر: (بشروئي ومسعودي، تراثنا الروحي من بدايات التاريخ إلى الأديان المعاصرة، ٧٥).



تأكيد علمه التعددية والمواطنة المتساوية بين الناس تأكيد علمه التعددية والمواطنة المتساوية بين الناس

# **المبحث الأول:** الحوار واجب دين*ي*، وضرورة إنسانية

قال الله تعالى {يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُم مِّن ذَكَر وَأُنثَى وَجَعَلْنَاكُم مِّن ذَكَر وَأُنثَى وَجَعَلْنَاكُم شُعُوبًا وَقَبَائِلَ لَتَعَارَفُوا إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللَّهِ عَزَ الخَالِق لِنَا الأَعلَم بأَحُوالنَا، وقد جعلنا شعوبًا وقبائل وجماعات لنتعارف، وأوجد بيننا من الصلات ما تؤهلنا للتآلف، والتآخي.

الله عزوجل ينادي الناس ليطلعهم على الغاية من خلقهم شعوبا وقبائل، إن الغاية ليست التنافر والخصام، إنما التعارف والوئام، وأما اختلاف الألسنة والألوان واختلاف الطبائع والأخلاق والمواهب والاستعدادات فلا يقتضي النزاع والشقاق، بل يقتضي التعاون للنهوض بجميع التكاليف.

فالله عز وجل خلق الناس للتعارف والتآلف وهذا لا يتم إلا من خلال التخاطب والحوار والنقاش بين الناس، لذلك نقول إن الحوار ضرورة بشرية إنسانية.

إنّ المقصود الأعظم من الحوار في الإسلام هو دعوة المخالف، وإرشاده للصواب حتى يقتنع بفكره ومنطقه بمنطق الإسلام وصدقه، فالحوار المتسم بالحكمة والهدوء واللين هو مفتاح القلوب ومن خلاله مفتاح القلوب ومن خلاله ترتاح النفوس، قال تعالى: {ادْعُ رَبِّكُ بِالْحِكْمُةُ وَالْمُوْعِظُةُ الْحُسَانُةُ وَجَادلُهُمُ وَالْمُوْعِظَةُ الْحُسَانُ إِنَّ رَبِّكُ بِالْحِكْمُةُ وَالْمُوعِظَةُ الْحُسَانُ إِنَّ رَبِّكُ بِالْحِكْمُةُ وَالْمُوعِظَةُ الْحُسَانُ إِنَّ رَبِّكُ مِلْمُوعِظَةً الْحُسَانُ إِنَّ رَبِّكُ هُو وَالْمُوعِظَةُ الْحُسَانُ إِنَّ رَبِّكُ هُو وَاللّهِ مِنْ ضَالًا عَنْ سَعِيلِهِ وَمُنْ ضَالًا عُنْ سَعِيلِهِ وَمُنْ ضَالًا عَنْ سَعِيلِهِ وَمُنْ اللّهُ اللّهُ

وإنّ من أهمِّ ثمرات الحوار في الإسلام تقريب وجهات النظر، وتضييق هوَّة الخلاف بين المتحاورين، حتى لا يبقى في صدورهما شيءٌ ضدّ بعضهما؛ حيث يُمكن من خلال الحوار الهادئ الوصول إلى حلّ وسط يرضي جميع المتحاورين ويُقنعهم إن كان الخلاف بين جماعتين أو شخصين في فكرة ما، وبالتحاور يُستبدل التباغض والتناحرإلى تحابب وتواد.

وبالحواريتم كشف الشبهات ذلك أن الحوار السليم يوصل المُتحاورين إلى كشف ما يُلصق بالأفكار والمُعتقدات من شبهات وأباطيل اختلقها أعداء المنطق لإرضاء رغباتهم، ممّا يوصل بالنتيجة إلى إظهار الحقّ وبيانه، وإبطال الباطل وإزهاقه.

إن التحديات التي تواجهها الإنسانية كلها، وتصاعد وتيرة التطرف الفكري سواء بين المسلمين أو بين غيرهم، يؤكد أن الحوار أصبح ضرورة إنسانية ملحة وحضارية، خاصة ونحن نحيا في عالم تشابكت فيه المصالح، وزادت فيه احتياجات البشر لبعضهم، وغدا حوار اتباع الديانات وسيلة إيجابية لتحقيق الهدف الأسمى من كل دين، وهو تعليم الناس الإيمان بالله الواحد، وكيف يختلفون دون أن يتخاصموا أو

يتقاتلوا أو أن يتهم بعضهم بعضًا بالكفرفى تعاملاتهم.

فالحوارهو سبيل مواجهة الأخطاء بين المتحاورين، وسبيل مواجهة التشدد من الأطراف كافة، والحوار يحل المشكلات العالقة. بل إن الحوار يقي الأمة الإسلامية من الإساءات التي يتعرض لها الإسلام بين الحين والآخر.

وقد أثبتت التجارب على مدى التاريخ أن الحوار مع الآخر كان السبيل الأمثل للتقارب والتعايش مع الآخر، بين أتباع الثقافات المختلفة.

إن الحوارمع الآخرينطلق من صميم الدعوة الإسلامية الصحيحة، لأن الإسلام كان سباقًا إلى الدعوة إلى الحوار، فالحوار له أسس راسخة وجدت في دستورأمة الإسلام الخالد القرآن الكريم، وإن القرآن الكريم، قن عملية الحوار ودعا إليها يقول تعالى: {قُلْ يَا أَهْلَ الْكَتَابِ تَعَالَوْا فَيْنَكُمْ الْكَتَابِ تَعَالَوْا فَيْنَكُمْ الْكَتَابِ تَعَالَوْا فَيْنَكُمْ الْكَتَابِ اللّهِ وَلَا نُشْرِكُ بِهِ اللّهِ وَلَا نُشْرِكُ بِهِ اللّهِ وَلَا نُشْرِكُ بِهِ اللّهَ وَلَا تُجَادِلُوا أَهْلَ الْكَتَابِ اللّهَ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهَ وَلَا اللّهُ الل

إن الحوار مع الآخر بات ضرورة ملحة تتطلبها ظروف عالمنا المتغير والمتجدد، من جراء تحديات الحداثة والعولمة وكثرة التبادلات الثقافية والتقنية، فقد أصبح الحوار الإطار العام لجميع اللقاءات بين البشر خاصة بين المتدينين، فالحوار هو وجه من وجوه التعاون الإنساني الضروري تجاه التقدم والازدهار في المجتمع البشري.

حتى يتحقق النجاح لحوار أتباع الأديان لا بد أن نتجنب مواطن الخلافات، ونعمل على البحث عن مواطن التلاقى والمشترك بين البشر من أتباع الديانات السماوية، فلو تركنا الخلافات وتمسكنا بالمشترك بيننا جميعًا، سننجح بلا شك في وضع أسس للتعايش المشترك، وتستفيد كل أمة من الأمم الأخرى. فالإسلام دعا إلى التحاور والنقاش للوصول إلى مساحة مشتركة يتعايش فيها الجميع بسلام وتعاون ووئام، وهو عملية قديمة بقدم البشرية، ينتفع فيه كل طرف بفكر الآخرين، وتتواصل الشرائع السماوية من أجل خيرالإنسانية كلها.

## ◄ المحور الأول

تأكيد علمه النبوية والمواطنة المتساوية بين الناس

# **المبحث الثانمي:** التعددية فطرة وسنة كونية

شاءت الإرادة الإلهية أن يخلق البشر متنوعين ومتعددين بخصائصهم الثقافية وانتماءاتهم الفكرية ومختلفين بألوانهم وأجناسهم وأعراقهم وعدوما يطلق عليه مصطلح التنوع والتعددية الثقافية ولم تتم هذه الإرادة عن نزعة شر أو بدافع تحريض البشرضد بعضهم البعض. ونصت الأديان السماوية بشكل واضح وصريح على حقيقة مهمة جدًا لايمكن التغافل عنها، أن السنن الكونية لا تكتمل إلا بالتعددية والتنوع.

إن الإختـلاف فطرة الخلق وسـنة من سـنن الكون وهـي اعتراف بالأخـر وحفظ لحقوقـه وحريتـه بالاختيـار دون إعطـاء لأحد الحق بإقصـاء الاخـر وإكراهه علـى اعتناق معتقـد لا يؤمن به.

إن التعدد والتنوع دليل على وصدرة الله وحكمته، حيث قال تعالى: {ومن آياته خلق السماوات والأرض واختلاف السماوات والأرض واختلاف السنتكم وألوانكم إن في ذلك لآيات للعالمين} (سورة اللهوم: ١٦).

إن الإسلام احترم التعدد والتنوع، حيث نبهنا الله إلى ذلك في قوله تعالى: {ولو شياء ربك لجعل الناس أمة واحدة ولا يزالون مختلفين }، (سورة هود: ١١٨).

ونبينا محمد والمدا التعدد الراشدين احترموا هذا التعدد والتنوع، ونظروا إليه نظرة تقديس واحترام، متفهمين أن الأديان تتكامل ويتمم بعضها بعضا كلوحة جميلة إذا ما عبثنا بها ضيعنا جمالها وإذا تركناها كما هي نشرنا بذلك السلام بين الناس.

والحوارفي حقيقته ينجم عن الاختلاف الذي هو سنة الحياة، وإن رسالة الإسلام عالمية، وعالمية الإسلام تقتضي التعامل مع الآخر والتحاور معه

على ما كان منه، وأن يؤمن كل طرف أن الاختلاف أمرطبيعي، وأن الله تعالى قد جعل الاختلاف سنة كونية ماضية من الأزل إلى الأبد.

في عالم الحوار نؤمن أنه ليس من شأن المسلم وليس من شأن المسلم وليس من طبيعة الإسلام أن يحاول صب الناس في قالب واحد، بل على العكس يحافظ على فكر الاختلاف، ولا بدمن النظر إلى الاختلاف من منظور سابي.

وعلى الرغم من طرح بعض المحاذير حول سلبيات إقرار مبيداً التعددية، وأنها يمكن أن تودّي إلى تفكيك المجتمع، وتخريب النسيج الاجتماعي العام، لأن لكل ثقافة عاداتها، وتقاليدها، ونمط حياتها، وبالتالي إلى حال من عدم وبالتالي إلى حال من عدم واندثار فكرة «المجتمع» وظهور واندثار فكرة «المجتمع» وظهور مراعات مسلحة بين الجماعات حول الحقوق، والسلطات، والثروات، والغاليب أن تنتهي تلك الصراعات بحرب أهلية،

مما يودي إلى تفكك الدول، والانقسام المجتمعي إلى جماعات تطالب كل منها بدولة خاصة بها.

لكن الواقع وتاريخ المجتمعات

يؤكد على أن التعدديــة الثقافية

بمثابة حواربين هويات ثقافية مختلفة، لهدف إبراز التعدد كمركب أساسي للمجتمع. ولو نظر الجميع سواء النخبة أو العامة للاختلاف تلك النظرة الإيجابية، فسوف ترقى أفكارنا وسنتحلى جميعًا بأدب الحوار والاختلاف، ووقتها سنكتشف أن الاختلاف نعمة كبرى وليس نقمة، كما يعتقد البعض، لأن الاختلاف يثري الحضارات ويسهم في ازدهارها وتقدمها على المستويات كافة.

إن التعددية لا تعني الفرقة والانقسام، إنها الإيمان بثقافة التعددية والتنوع، في الانتماءات والأفكار وهو يساعد كثيرًا في تحقيق مساحة أكبرمن قبول الآخر واحترامه وتقديره.

وقبول الآخرهنا لا يعني أن تتخلى عن آرائك ومعتقداتك، وإنما هو إيمان حقيقي واعتقاد صادق بحق الآخرا المختلف عنك في الوجود والتعبيرعن ذاته وطرح آرائه دون اتهامه بالعمالة أو التخوين أو التكفير أو حتى اتهامه بغياب المعلومات أو نقصها.

إن سنة التعددية والاختلاف معلم من معامل الحياة الإنسانية، وهي كسائر السنن إرادة إلهية لا مجال لإلغائها، فهي من لوازم خلق الإنسان وتكليفه، ولو أراد الله تعالى لجعل الناس نسخة واحدة، إلا أن هذا ينافي سنة الابتلاء والتدافع.



ر وثيقة المدينة النبوية تأكيد علمه التعددية والمواطنة المتساوية بين الناس

# **المبحث الثالث:** حرية المعتقد

العقيدة هي عبارة عن تصور للإنسان يحدد موقعه في الوجود وعلاقته بالكون وبما وراء الكون، وهذا التصور وذلك المفهوم هو ما يسمى بالعقيدة". والعقيدة سواء كانت دينية أم فلسفية فكرية، هي الأساس الذي تقوم عليه الحضارة وجميع الأنظمة الاجتماعية الأخرى<sup>1</sup>.

وتُمثل حريــة الاعتقاد لونًا مــن ألــوان الحرية التــي تتعدد مظاهرهــا وتطبيقاتهــا وإذا كانــت الحرية، بصفــه عامة، تعني القــدرة علـــى التصرف بــدون عائق، فــإن حرية الاعتقاد الديني تعنــي قدرة الإنســان فــي أن يؤمــن بما يشــاء مــن معتقدات دينية وفلســفية دون أن يكون لأحد حق الكشــف عمــا يؤمن به في قلبــه أو عقلــه، وتصبح مــن ثم ملاحقــة الإنســان أو تتبع

الحقيقة التي يؤمن بها عائقًا يهدد تلك الحرية.

فالمقصود بحرية العقيدة أن يكون الشخص حرًا في اعتناق أي دين أو مبدأ يعتقد به والعقيدة أمرداخلي ليست له مظاهر خارجية. وهي العلاقة بين الفرد وخالقه، وهي علما بيه أو يعتقد فيه، وهي صلة روحية تدخيل في نطاق الضمير والسرية، وهي بلاشك خارج نطاق الرقابة أو التقييد.

ومع وضوح هذه الحقيقية، فقد كانت هناك فترات في التاريخ البشري أعطى بعض الحكام لأنفسهم حق التفتيش عما يدور في عقول المحكومين، ثم محاسبتهم بعد ذلك عما يظنونه مخالفًا مع معتقداتهم وآرائهم.

ولكن التاريخ أثبت ولم يغفل المواثيق والوثائق التاريخية

۳- ينظر بهذا الصدد: د. ابراهيم زيد
 الكيلاني وزميله، دراسات في الفكر
 العربي الاسلامي،ط۱، سنة ۱۹۸۸، ص
 ۱۰۷. د. هاني سليمان الطعيمات، حقوق
 الانسان وحرياته الاساسية، دار الشروق، عمان، ۲۰۰۱، ص ۱۱۰.

3- هاني سليمان الطعيمات، حقوق الانسان وحرياته الاساسية، دار الشروق، عمان، ۲۰۰۱.

القديمـة والحديثـة، التـي تثبت حريـة الإنسـان فـي معتقـده وشـرائعه. وفيمـا يلي نمـاذج من هـذه النصـوص والمواثيـق التي سـطرها لنـا التاريخ:

#### وثيقة المدينة:

تقر صحيفة المدينة حرية الديانة المبنية على إرادة حرة مختارة المبنية ويظهر ذلك في قوله: «لليهود دينهم» أبنه الاعتراف بالآخر، وعدم البحث في ضمائر الناس ودواخلهم.

في وثيقة المدينة ومن خلالها لا نتكلم عن حرية المعتقد فهي مكفولة، ولكن شتم الآخر وازدرائه فهذا إشكال كبير، وهنا لا بد أن نفرق بين المسالتين: بين حرية المعتقد وبين شتم رموز البشرية.

إنه التشريع الذي يجرم الإساءة،

 ۵- عبد المنعم محفوظ، علاقة الفرد بالسلطة، الحريات العامة وضمانات ممارستها - دراسة مقارنة، المجلد الاول والثاني، ط۱، د.ت.

آ- يُنظر: (مجموعة من المؤلفين.
 التعددية الدينية ومنطق التعايش. ١٨).

ولــذا فــإن الفقهـاء فرقــوا بين شيئين: على سبيل المثال إذا قال لــك جــارك غير المســلم إن محمدًا ليس نبيًا، فلا تزعجه ولا تفكـــر فِـــي الـــرد عليــــه، فهو ليس مجـــالًا للحوار، لكنـــه إذا بدأ يشتم فحينئذ يحق لك أن ترفع الأمر إلى الجهة المختصة. وتحل البنود دلالحة واضحة على أن الأمــة التــى أنشــأتها وثيقة المدينة هي أمة تعاقدية متنوعـة فـى انتمائها الديني، تجمع بيـن المهاجريـن والأنصار من جهة، ومن تبعهم ولحق بهم وجاهد معهم من اليهود والأعراب والمنافقين والمؤلفة قلوبهـم مـن جهـة أخـرى، يجمعهم جميعًا مفهوم الأمة ذات الطابع السياسي والمدنى، لا العقدى الديني، إن الأمـة التى أنشاتها الوثيقة كانت تتمثل في مجموعة مين الأفراد والجماعات تربطهم صالات 

وفيها: «هـذا كتاب مـن محمد النبـي ﷺ بيـن المؤمنيـن والمسـلمين من قريـش ويثرب ومـن تبعهـم فلحـق بهـم وجاهـد معهـم إنهـم أمـة

واحدة من دون الناس». والبر على أبناء الوطن جميعًا، وغيرها والتي تحدد المهام الملقاة على عاتق مواطني الدولة بمختلف أجناسهم، وأديانهم بدون تمييز طرف على الآخر".

لقد انطلقت استراتيجية التعايدش من أرض عقائدية، حيث توجهت الدعوة الإسلامية بالنداء الإلهى إلى أهل الكتاب داعيــة إياهــم للالتقــاء علــي كلمــة التوحيـد فــى مقابــل الشرك، (قُلْ يَسا أَهْلَ الْكتَاب تَعَالُوْا ۚ إِلَــَٰىٰ كَلَّهَ سَـــوَاءِ بَيْنَنَّا ُ وَبَيْنَنَّا ُ وَبَيْنَنَّا لِلَّلَّــهَ وَلَا نُشْرِكُ بِهِ شَيْئًا) (سورة آل عمران: ١٤)، هذا النداء يشكل أول نداء عالمي للتعايش السلمي بين المجتمعات المختلفة عمل رسول الله ﷺ على تطبيقه في حياته العملية وذلك حينما قننــه فــی دســتور دولتــه التی أعلنها فيى المدينة بعيد هجرته إليها ".

إن دراســـة الحديث النبوي والسيرة النبويــة تعطينـا فكــرة واضحة علـــى التطبيــق النبوى الشــريف

للأسـس الأوليـة للتعايـش كان واضحًا جدًا في تعامل النبي والمدينة، فمن خلل وثيقة المدينة تظهرلنا معطيات عيدة، فقيد عمليت الوثيقــة علــي إزالــة الغمــوض حـول مفهـوم الأمـة، فهناك تصــوران لمفهوم الأمــة، الأول في إطار المفهوم الديني، والثاني في إطار المفهوم السياسي، فالأمة بمفهومها السياسي الواسع تتسع لتشمل أكثر من جماعة دينية واحدة مما يجعل المجتمع الإسلامي سياسيًا يتكون من فئات عدة لها انتماءات دينية مختلفة: «إن يهود بني عوف» فظهرمفهوم المواطنة حين اتحد مفهوم الأمة مع مفهوم الوطين والدولية والمواطنة".

ونلحظ من خلال الوثيقة التزام اليهود بالدفاع عن المدينة إلى جانب المسلمين من أي اعتداء خارجي والمشاركة في تحمل نفقات الحرب «وأن بينهم النصرعلى من حارب أهل هذه الصحيفة» "أ. وحددت الوثيقة الجهة التي تمثل القيادة العليا في الدولة والفقرات التي نصت على ذلك!

٧- يهود المدينة في العهد النبوي،
 ص ۵۱ وما بعدها.

 ٨- يُنظر: (الهاشمي، معاهدات الرسول صلى الله عليه وسلم، ٣٨٤).

9- (مجموعة من المؤلفين، وثيقة المدينة، ١٦١-١٢١).

 ١٠- يُنظر: (الشعيبي، وثيقة المدينة المضمون والدلالة، ١٦).

۱۱ ـ يُنظر: ( وثيقة المدينة المضمون والدلالة، ۱۸۱).

١١ يُنظر: (جيادالشعيبي، حقوق الآخرفي ضوء صحيفة المدينة.
 ١٥٧).

۱۳ عاصمة الاسلام۳۹ العمري المجتمع المدنى ۱۲۳.

١٤ يُنظر: (مجموعة من المؤلفين، وثيقة المدينة، ١٢١-١٢١).

وتشهد الشواهد التاريخية على تطبيق مبدأ حرية المعتقد، فالمسلمون عندما فتحوا البلاد حافظوا على الموروث الثقافي والديني لتلك البلاد، ولم يتعرضوا لها بالهدم، فهذا خالد بن الوليد عندما فتح دمشق ضمن لهم عدم التعرض لحور عبادتهم: «هذا ما أعطى

خالــد بــن الوليــد أهل دمشـــق يـوم فتحهـا، أعطاهـم أمانـا لأنفسهم». ولما ولي معاوية بن أبى سفيان، أراد أن يزيد كنيسة يوحنا في المسجد بدمشق، أى يجعـل الكنيســة جــزءًا مــن المسجد، فأبل النصاري ذلك، فأمسك ثم طلبها عبد الملك بن مصروان فصى أيامه للزيادة في المسحد، وبذل لهم المال فأبوا أن يسلموها إليه، فأخذها عنوة وهدمها وأدخلها في المسجد، فلما استخلف عمربن عبد العزيز اشتكى إليه النصاري ما فعــل الوليد بهم في كنيســتهم، فكتب إلى عامله يأمره برد ما زاده في المسجد عليهم» ال

10- البلاذري، أحمد بن يحيى، فتوح البلدان، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٣١/١٤٠٣. \_ ١٣١، ابن كثير، إسماعيل بن عمر، البداية والنهاية، مكتبة المعارف، بيروت، ٥ /٥.

## ◄ المحور الأول

وثيقة المدينة النبوية
 تأكيد عله التعددية والمواطنة المتساوية بين الناس

## المبحث الرابع:

وثيقة المدينة مؤكدة علمے التعددية وحقوق الأقليات والمواطنة المتساوية بين الناس وثيقة المدينة هي أول وثيقة حقوقية نظمت العلاقات بين أفراد الجماعة السياسية، وأنهاضمنت الحقوق والواجبات على أرضية التعددية الدينية والعرفية، فهي عقد مواطنة متقدم على عصره في بيئة تفشى فيها النزاع والجهل". كتب رسول الله على كتب رسول الله على عصره في الأنصار وادع فيه يهود وعاهدهم وأقرهم على دينهم وأموالهم وشرط لهم واشترط عليهم.

لم يكن لهذا العهد مدة معينة بين الرسول رضي الله واليهود، بل ترك الأمر مطلقًا ما دامو ملتزمين بمدة العقد ١٠. وقد تضمنت وثيقة المدينة ٤٧ بندًا، ذا أبعاد اجتماعية وسياسية وقانونية ١٠.

يقول المستشرق الروماني جيورجيو1 معلقًا على هذه الوثيقة: «حوى هذا الدستور اثنين وخمسين بندًا كلها من رأى رسول الله، خمسة وعشرون منها خاصة بأمور المسلمين، وسبعة وعشرون مرتبطة بالعلاقة بين المسلمين وأصحاب الديانات الأخرى، ولا سيما اليهود وعبدة الأوثان، وقد دون هذا الدستور بشكل يسمح لأصحاب الأديان الأخرى بالعيش مع المسلمين بحرية، ولهم أن يقيموا شعائرهم حسب رغبتهم، ومن غير أن يتضايق أحد من الفرقاء ً . وضع هذا الدستورفي السنة الأولى للهجرة، أي عام ١٢٣م. ولكن في حال مهاجمة المدينة من قبل العدو عليهم أن يتحدوا لمجابهته وطرده»''.

ومثلت الوثيقة أول تقرير في قوانين العرب السياسي بالاعتراف بالآخر، بصفته وحدة واحدة في أمة واحدة،

بالمعنى السياسي والاجتماعي، رغم كونه أمة أخرى بالمعنى الديني والعقدي، كما تقررهذه الوثيقة جواز الانضمام لكل من يريد الالتحاق بالأمة ولومن خارج الدولة".

إن القارئ لوثيقة المدينة يلحظ أنها لم تصف المجتمع بأنه مجتمع إسلامي، ولم تصبغه بصبغة الإسلام والمسلمين، بل تركتهم على معتقداتهم وتقاليدهم وأعرافهم، واستثنت إلزامهم بالدفاع عن المدينة ضد أي عدوان خارجي. وهذا يعني أن دولة الإسلام والشراكة والمساواة في الحقوق والواجبات المعنوية والمادية، كما ونحتهم التكافؤ والعزة والكرامة في ظل التجربة المشتركة التي تعتمدهم جميعًا؟.

كما أن اختلاف الدين بمقتضى أحكام

الصحيفة ليس سببًا للحرمان من مبدأ المواطنة'.

وهذا يعني الاعتراف بالحرية الدينية، وبإمكانية التعايش بين الأديان المختلفة، وهذه من الأسس التي يمكن الاعتماد عليها في إقرار مبدأ المواطنة في الدولة الإسلامية أل

إن التعددية في الإسلام تعددية أخلاقية، جعلت الفصل بين مواطني المدينة يقوم على البعد الأخلاقي، فقد كانت الوثيقة دعوة للقيم الأخلاقية بين المسلمين وغيرهم". لقد كان للإقرار والاعتراف بالتعددية الدور الأكبر في نماء المجتمع، وعند دراستنا لحياة الرسول الأعظم على قدوة للمؤمنين،

١٦- يُنظر: (مجموعة من المؤلفين، وثيقة المدينة، ١٨٨).

١٧ - زاد المعاد ١٣٦/٣.

١٨ مجموعة من المؤلفين. وثيقة المدينة، ١٣١).

١٩- كونستان فيرجيل مستشرق ولد عام ١٩١٦ تخرج من جامعة بوخارست في العلوم الفلسفية في مدينة روس باني. يُنظر: معرب كتاب نظرة جديدة في سيرة رسول الله للدكتور محمد التونجي.

١٠- يُنظر: ابن النديم، محمد بن إسحاق، الفهرست، ١٢٤/١.

١١- يُنظر: نظرة جديدة في سيرة رسول

نرى كيف كان تنزيل المبدأ للتطبيق على أرض الواقع ولذا خرجت التعددية بمفهوم إيجابي.

لقد كانت الحالة السائدة في المجتمع العربي قبل الإسلام، هي حالة التعدد القبلي، الذي يستمد قوته من القبيلة والنسب فيما بين أفراد القبيلة الواحدة، حيث كانت من القبائل المعروفة في المدينة المنورة على سبيل المثال، قبيلة «بني عوف» و«بني ساعدة» و «بني النجار» وغيرهم، وعندما دخل النبي المدينة مُهاجرًا إليها لم يلغ هذه الحالة من التعدد، وإنما نظمها وجعل لكل قبيلة حقوقًا تؤديها، وواجبات تلتزم بها.

اللّه، لكونستانس، ص ١٩١- ط١ الدار العربية، بواسطة بحث غزة ٤٨ موقف الاسلام.

١٦ دولة الرسول في المدينة، الشريف،
 ٩٩. بواسطة مرجع أبعاد، ٣٨٥.

٣١- يُنظر: (مجموعة من المؤلفين، وثيقة المدينة، ١٩٠).

31- يُنظر: (الشعيبي، وثيقة المدينة المضمون، ٦٥).

 ٥١ ـ يُنظر: (مجموعة من المؤلفين، وثيقة المدينة، ١٩١).

آا- يُنظر: (مجموعة من المؤلفين، التعددية الدينية ومنطق التعايش، آا).

لقد جعل النبي كل قبيلة نقيبًا مسؤولًا ومشرفًا على قبيلته وممثلًا لها في تجمع يضم كل نقباء القبائل، وجعل عليهم نقيبًا، سُمي نقيب النقباء. واستفاد من حالة التعدد هذه في إشاعة روح المسؤولية لدى القبائل العربية، في تصرفاتهم وعلاقاتهم بالقبائل الأخرى، كما استفاد من جهة أخرى من حالة التنظيم بينها في التعاون على البر والتقوى فيما بينها، عبر التنسيق بين النقباء في حالات الحرب والسلم وغيرها.

لقد استفاد من هذا النوع من التعدد حتى في توزيعه لمهام الرسالة، فعندما حاصر الكفار المدينة اقتصاديًا لئلا تصل البضائع والمُؤن للمسلمين، أمر الرسول بالمراقبة لحركة القوافل، وفي هذه المهمة وزّع الرسول المهمة بين المهاجرين والأنصار، فكان لكل منهم يوم يراقبون فيه القوافل، فكان هذا دليلًا على قبول التعدد والاستفادة منه في على قبول العمل الإسلامي.

لقد استطاع النبي الله أن يحقّق نهضة في المجتمع لم يسبق لها مثيل على وجه الأرض. وبفضل حكمته في تطويع حالة التعددية،

والاستفادة منها في البناء، وجعله منها نسيجًا متماسكًا ومتكاملًا، استطاع على أن يحقق به نهضة حضارية شامخة في زمن قياسي لم يكن له نظير.

قال الله تعالى في كتابه الكريم: {يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُمْ مِنْ ذَكُر وَأَنثَى وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوبًا وَقَبًّائِلُ لِتَعَارُفُوا إِنَّ أَكْرَمُكُمْ عِنْدَ اللَّهِ أَتْقَاكُمْ إِنَّ اللَّهَ عَلِيمٌ خَبِيرً}. (سورة الحجرات: ١٣).

وكنموذج تطبيقي في العصر الحاضر تطالعنا وثيقة مراكش المعتمدة على ميثاق المدينة، حيث تمثل شاهدًا عمليًا تطبيقيًا لمبادئ وثيقة المدينة، فهي مواثيق للبشرية عمومًا بصرف النظر عن الدين أو اللون.

ولقدأكدالمؤتمرون في إعلان مراكش، الذي تلاه السيد أحمد التوفيق، وزير الأوقاف والشؤون الإسلامية، يوم الأربعاء ١٦ ربيع الآخر ١٤٣٧ (١٧) يناير ١٠١٦)، على ضرورة تأسيس تيار مجتمعي عريض لإنصاف الأقليات الدينية في المجتمعات المسلمة ونشر الوعي بحقوقها، وتهيئة التربوة والثقافية والتربوية

والإعلامية الحاضنة لهذا التيار، وعدم توظيف الدين في تبرير أي نيل من حقوق الأقليات الدينية في البلدان الإسلامية.

جاء هذا الإعلان إحياء للنفوس المعصومة وحفظًا للأعراض المصونة، وحرصًا على تحقيق السلم بين بنى الإنسان، ومطالبة للنفس بأداء الحقوق، واسترجاعًا للصورة الحقيقية لديننا الحنيف، ونصحًا وتحذيرًا لعموم الأمة من انعكاسات هذه الجرائم المتدثرة بلبوس الدين على وحدتها واستقرارها ومصالحها الكبرى في المدى القريب والبعيد. وفي ذكري مرور ما يزيد على ألف وأربعمائة (۱٤۰۰) سنة على صدور «صحيفة المدينة»، اجتمع حوالى ثلاثمائة (٣٠٠) شخصية من علماء المسلمين ومفكريهم ووزرائهم ومفتيهم على اختلاف مذاهبهم وتوجهاتهم من أكثر من مائة وعشرين (١٢٠) بلدًا بحضور إخوانهم من ممثلى الأديان المعنية بالموضوع وغيرها، داخل العالم الإسلامي وخارجه، وممثلي الهيئات والمنظمات الإسلامية والدولية؛ إيمانًا منهم جميعًا بنبل المسعى وخطورة القضية.

ومن المغرب إلى مهبط الوحي اختتمت أعمال مؤتمرمجلس مجمع الفقه الإسلامي الدولي في دورته الثالثة والعشرين، والذي أقيم برعاية خادم الحرمين الشريفين في مركز الملك سلمان الدولى للمؤتمرات بالمدينة المنورة، خلال الفترة من ١٩-٢٣ لعام ١٤٤٠هـ.، ونظّمه المجمع بالتعاون مع الجامعة الإسلامية، بإعلان: المدينة المنورة للتعايش في ظل الإسلام، والتي عرض خلالها حقائق عن الدين الإسلامي واستعرض جملة من مبادئه السمحة والتي من أهمها تحقيق السلام بالتعايش مع الآخر وإقرار التعددية كسنة كونية٧٠.

ومن المدينة إلى مكة نظمت رابطة العالم الإسلامي مؤتمر الوسطية والاعتدال الدولي الاثنين المرمضان ١٤٤٠ – ١٧ مايو ٢٠١٩، وإعلان «وثيقة مكة المكرمة». إلى جانب مناقشة موضوعات «الاختلاف وثقافة الاعتدال»، و«تعزيز الوسطية والاعتدال في المجتمعات

۱۷ – مؤتمر الفقه الإسلامي يختتم أعماله بـ ۱۱ قرارًا فقهيًا، صحيفة (المدينة أون لاين)، ٤ نوفمبر ١٠١٨م، مُتاح على الرابط التالي: https://www.al-madina.com/article/596903

المسلمة»، و«رسالة التواصل الحضاري»، وقضايا التعدد الديني والتواصل الثقافي \*أ.

١٨- مؤتمر وثيقة مكة المكرمة، موقع: رابطة العالم الإسلامي، مُتاح على الرابط التالي: https://themwl.org/ar/wasatiyyah

## نتائج وتوصيات:

- التعددية الدينية هي أساس وحدة الجنس البشري، فالجماعة الإسلامية جزء من الجماعة الإنسانية. ومن الضروري الخروج من وهم «إله المسلمين»، إلى رحابة «إله الناس جميعًا».

- التعدديــة الدينيــة جــزع مــن البنيــة التكوينيــة للإنســان في بحثــه عــن الحقيقة.

- التعددية الدينية إيجابية في كل صورها وحالاتها، لأنها قرار إلهى وسنة كونية.

وأن الخيرهو المشـــترك الإنســاني الموصــل إلـــى الله.

- التعددية الدينية تعني أن كل الأديان تشكل طُرقًا للتعايش والتسامح والسلم والتعرف على الآخر، فلا أحد يمتلك الحقيقة النهائية في مسائل الاعتقاد؛ ما ينسف التأويلات المبررة للعنف والتعصب.

- التعددية الدينية تستوجب التبادل الأخلاقي، والاعتراف بكرامة الآخر، وأن حقّه في حرية العقيدة مطلقًا. {لَـكُلَّ جعلنَا منكم شرعة ومنهاجًا ولو شاء الله لجعلكم أمّة واحدة ولكن ليبلُوكهم في ما آتاكم فاستبقوا الخيرات إلى الله مرجعُكم جميعًا فيُنبَئكم بما كُنتُم فيه تختلفُون} بما كُنتُم فيه تختلفُون}

والحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات.

### ملاحق الدراسة

## أُولًا: وثيقة المدينة:

«بســم الله الرحمــن الرحيم هذا كتاب من محمد النبي عَلَيْهُ سن المؤمنين والمسلمين من قريش ويثرب ومن تبعهم فلحق بهم وجاهد معهم إنهم أمة واحدة مـن دون الناس المهاجرون من قريش على ربعتهم يتعاقلون بينهم وهم يفدون عانيهم بالمعروف والقسط بين المؤمنين وبنو عصوف على ربعتهـــم يتعاقلــون الأولـــي كل طائفة تفدى عانيها بالمعروف والقسط بين المؤمنين وبنو ساعدة على ربعتهم يتعاقلون معاقلهـم الأولـي وكل طائفـة منهم تفدى عانيها بالمعروف والقسط بين المؤمنين وبنو الحارث على ربعتهم يتعاقلون معاقلهـم الأولـي وكل طائفـة تفدى عانيها بالمعروف والقسط بين المؤمنين وبنو جشم على ربعتهم يتعاقلون معاقلهم الأولى وكل طائفة منهم تفدى عانيها بالمعروف والقسط بين المؤمنين وبنو النجار على ربعتهم يتعاقلون

معاقلهـم الأولـي وكل طائفـة منهم تفدى عانيها بالمعروف والقسط بين المؤمنين وبنو عمرو بن عوف على ربعتهم بتعاقلون معاقلهم الأولى وكل طائفة تفدي عانيها بالمعروف والقسط بين المؤمنين وبنو النبيت على ربعتهم يتعاقلون معاقلهـم الأولـي وكل طائفـة تفدى عانيها بالمعروف والقسط بين المؤمنين وبنو الأوس على ربعتهم يتعاقلون معاقلهم الأولى وكل طائفة منههم تفدى عانيها بالمعروف والقسط بين المؤمنين وإن المؤمنين لا يتركون مفرحا بينهم أن يعطوه بالمعـــروف فــــى فـــداء أو عقل. وأن لا يحالف مؤمن مولى مؤمن دونه وإن المؤمنين المتقين على من بغى منهم أو ابتغى دسيعة ظلم أو إثم أو عدوان أو فساد بين المؤمنين وإن أيديهم عليه جميعًا ولو كان ولد أحدهم ولا يقتل مؤمن مؤمنًا في كافر ولا ينصر كافرًا على مؤمن وإن ذمة الله واحدة يجير عليهم أدناهم وإن المؤمنين بعضهم موالى بعض دون الناس وإنه من تبعنا من يهود فإن له النصر والأسوة غير مظلومين ولا متناصرين عليهم وإن سلم المؤمنين

بنى ساعدة مثل ما ليهود بن عوف وإن ليهود بنى جشم مثل ما ليهود بنى عوف وإن ليهود بنى الأوس مثل ما ليهود بنى عوف وإن ليهود بنى ثعلبة مثل ما ليهود بنى عوف إلا من ظلم وأثم فإنه لا يوتغ إلا نفسه وأهل بيته وإن جفنة بطن من ثعلبة كأنفسهم وإن لبنى الشطيبة مثل ما ليهود بنى عوف وإن البردون الإثم وإن موالى ثعلبة كأنفسهم وإن بطانة يهود كأنفسهم وإنه لا يخرج منهم أحد إلا بإذن محمد ﷺ وإنه لا ينحجز على ثار جرح وإنه من فتك فبنفسه فتك وأهل بيته إلا من ظلم وإن الله على أبر هذا وإن على اليهود نفقتهم وعلى المسلمين نفقتهم وإن بينهم النصر على من حارب أهل هذه الصحيفة وإن بينهم النصح والنصيحة والبردون الإثم وإنه لم يأثم امرؤ بحليفه وإن النصر للمظلوم وإن اليهود ينفقون مع المؤمنين ما داموا محاربين وإن يثرب حرام جوفها لأهل هذه الصحيفة وإن الجار كالنفس غير مضار ولا آثم وإنه لا تجار حرمة إلا بإذن أهلها وإنه ما كان بين أهل هذه الصحيفة من حدث أو اشتجاريخاف فساده فإن مرده إلى الله عز وجل وإلى محمد رسول الله صلى الله عليه وسلم وإن الله على

واحدة لا يسالم مؤمن دون مؤمن في قتال في سبيل الله إلا على سواء وعدل بينهم وإن كل غازية غزت معنا يعقب بعضها بعضًا وإن المؤمنين يبيء بعضهم على بعض بما نال دماءهم في سبيل الله وإن المؤمنين المتقين على أحسن هدى وأقومه وأنه لا يجير مشرك مالا لقريش ولا نفسًا ولا يحول دونه على مؤمن وإنه من اعتبط مؤمنا قتلًا عن بينة فإنه قود به إلا أن يرضى ولى المقتول وإن المؤمنين عليه كافة ولا يحل لهم إلا قيام عليه وإنه لا يحل لمؤمن أقر بما في هذه الصحيفة وآمن بالله واليوم الآخرأن ينصر محدثا ولا يؤويه وأنه من نصره أو آواه فإن عليه لعنة الله وغضبه يوم القيامة ولا يؤخذ منه صرف ولا عدل وإنكم مهما اختلفتم فيه من شيء فإن مرده إلى الله عز وجل وإلى محمد صلى الله عليه وسلم وإن اليهود ينفقون مع المؤمنين ما داموا محاربين وإن يهود بنى عوف أمة مع المؤمنين لليهود دينهم وللمسلمين دينهم مواليهم وأنفسهم إلا من ظلم وأثم فإنه لا يوتغ إلا نفسه وأهل بيته وإن ليهود بنى النجار مثل ما ليهود بنى عوف وإن ليهود بنى الحارث مثل ما ليهود بنى عوف وإن ليهود

أتقى ما في هذه الصحيفة وأبره وإنه لا تجار قريش ولا من نصرها وإن بينهم النصر على من دهم يثرب وإذا دعوا إلى صلح يصالحونه ويلبسونه وإنهم فإنهم يصالحونه ويلبسونه وإنهم إذا دعوا إلى مثل ذلك فإنه لهم على المؤمنين إلا من حارب في الدين على كل أناس حصتهم في جانبهم الذي قبلهم وإن يهود الأوس مواليهم وأنفسهم على مثل ما لأهل هذه الصحيفة مع البر المحض من أهل هذه الصحيفة مع البر المحض من أهل

١٩- تهذيب سيرة ابن هشام. مجموعة الوثائق السياسية للعهد النبوي والخلافة الراشدة. ص ص ٣٥-٤٠.

ثانيًا: إعالان مراكسش لحقوق الأقليات الدينية في العالم الإسلامي أولًا: في التذكير بالمبادئ الكلية والقيم الجامعة التي جاء بها الإسلام.

1- إن البشرجميعًا على اختلاف أجناسهم وألوانهم ولغاتهم ومعتقداتهم الله عنز وجل بنفخة من روحه في أبيهم آدم عليه السلام: (ولقد كرمنا بني آدم-الإسراء: ٧٠).

ان تكريم الإنسان اقتضى منحه حرية الاختيان (لا إكراه في الدين- البقرة: ٢٥١). (ولو شاء ربك لامن من في الأرض كلهم جميعًا؛ أفأنت تكره الناس حتى يكونوا مؤمنين). (يونسس: ٩٩).

٣- إن البشر- بغض النظر عن كل الفوارق الطبيعية والاجتماعية والفكرية بينهم- إخوة في الإنسانية: (يا أيها الناس إنا خلقناكم من ذكر وأنثى، وجعلناكم شعوبًا وقبائل لتعارفوا- الحجرات: ١٣).

3- إن الله عز وجل أقام السهاوات والأرض على العدل، وجعله معيار التعامل بين البشرجميعًا منعًا للكراهية والحقد، ورغّب في الإحسان جلبًا للمحبة والمودة (إن الله يأمر بالعدل والإحسان وإيتاء ذي القريع النحل: ٩٠).

إن السلم عنوان دين الإسلام، وأعلى مقصد من مقاصد الشريعة في الاجتماع البشري:
 أيها الذين آمنوا ادخلوا في السلم كافة - البقرة: ١٠٨).
 (وإن جنحوا للسلم فاجنح لها وتوكل على الله الأنفال: ١١).

1- إن الله عز وجل أرسل سيدنا محمدًا صلى الله عليه وسلم رحمة للعالمين (وما أرسلناك إلا رحمة للعالمين – سورة الأنبياء: ١٠٧).

ان الإسلام يدعو إلى البرّ بالآخرين وإيثارهم على النفس دون تفريق بين الموافق والمخالف في المعتقد (لا ينهاكم الله عن الذين لم يقاتلونكم في الدين ولم يخرجوكم من دياركم أن تبروهم وتقسطوا إليهم. إن الله يحب المقسطين – الممتحنة: ٠٠).

◄ إن الشريعة الإسلامية حريصة على الوفاء بالعقود والعهود والمواثيق التي تضمن السلم والتعايش بين بني البشر(يا أيها الذين آمنوا أوفوا بالعقود المائدة: ١٠) (وأوفوا بعهد الله إذا عاهدتم النحل: ٩١). «...أيما حلف كان في الجاهلية لم يزده الإسلام إلا شدة» (أخرجه الإمام مسلم في صحيحه).

ثانيًا: في اعتبار «صحيفة المدينة» الأساس المرجعي المبدئي لضمان حقوة الأقليات الدينية في العالم الإسلامي

٩- إن «صحيفة المدينة» التي أقرها سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم لتكون دستورًا لمجتمع متعدد الأعراق والديانات كانت تجسيدًا للكليات القرآنية والقيم الإسلامية الكبرى.

ان هـــذه الوثيقـــة ثابتـــة عند
 أئمـــة الأمـــة الأعلام.

11 إن تفرد «صحيفة المدينة»
 عما قبلها وما بعدها في
 تاريخ الإسلام والتاريخ الإنساني
 نابع من:

أ- نظرتها الكونية للإنسان باعتباره كائنًا مكرمًا؛ فهي لا تتحدث عن أقلية وأكثرية بل تشير إلى مكونات مختلفة لأمة واحدة (أي عن مواطنين). ب- كونها لهم تترتب عن حروب وصراعات؛ بل هي نتيجة عقد بين جماعات متساكنة ومتسالمة ابتداء.

11- إن هـذه الوثيقـة لا تخالـف نصًا شـرعيًا وليسـت منسوخة؛ لأن مضامينها تجسـيد للمقاصد العليا للشـريعة والقيـم الكبرى للديـن؛ فـكل بنـد منهـا إمـا

رحمـــة أو حكمـــة أو عـــدلًا أو مصلحـــة للجميـــع.

"١- إن السياق الحضاري المعاصر يرشح «وثيقة المدينة» لتقدم للمسلمين الأساس المرجعي المبدئي للمواطنة: إنها صيغة مواطنة تعاقدية ودستورعادل لمجتمع تعددي أعراقًا وديانة ولغة، متضامن، يتمتع أفراده بنفس الواجبات، وينتمون برغم اختلافهم إلى أمة واحدة.

12- إن مرجعية هذه الوثيقة لعصرنا وزماننا لا تعني أن أنظمة أخرى كانت غير عادلة في سياقاتها الزمنية.

91- إن «صحيفة المدينة» تضمنت بنودها كثيرًا من مبادئ المواطنة التعاقدية كحرية التدين وحرية التنقل والتملك ومبدأ التكافل العام ومبدأ الدفاع المشترك، ومبدأ العدالة والمساواة أمام القانون (... وأن يهود بني عوف أمة مع المؤمنين؛ لليهود دينهم وللمسلمين دينهم مواليهم وأنفسهم إلا من ظلم أو أثم؛ فإنه لا يوتغ [بهلك] إلا نفسه

وأهل بيته...). (وأن على اليهود نفقتهم، وعلى المسلمين نفقتهم، وأن بينهم النصر على من حارب أهل هذه الصحيفة، وأن بينهم النصح والنصيحة والبردون الإثم. وأنه لا يأثم أمرؤ بحليفه، وأن النصر للمظلوم.)

11- إن مقاصد «صحيفة المدينة» هي إطار مناسب للدساتير الوطنية في البلدان ذات الأغلبية المسلمة، وينسجم معها ميثاق الأملم المتحدة ولواحقه كإعلان حقوق الإنسان مع مراعاة النظام العام.

ثالثًا: في تصحيح المفاهيم وبيان الأسسس المنهجية للموقف الشرعي مسن حقوق الأقليات.

٧- إن الموقف الشرعي من هذا الموضوع- كما في غيره- مرده إلى مجموعة من الأسس المنهجية التي يسبب جهلها أو تجاهلها الخلط والالتباس وتشويه الحقائق؛ ومنها:

أ- اعتبار كليات الشريعة كالحكمة والرحمة والعدل والمصلحة، وتحكيم النظر

الكلي الذي يربط النصوص الشرعية بعضها ببعض ولا يغفل النصوص الجزئية التي يتشكل الكلي من مجموعها.

ب- اعتبار الجهات المخولة بالاجتهاد للسياق الذي نزلت فيه الأحكام الشرعية الجزئية، وللسياقات المعاصرة، وملاحظة ما بينهما من تماثل وتغايرمن أجل تكييف تنزيل الأحكام، ووضع كل منها في موضعه اللائق به، بحيث لا تنقلب المفاهيم إلى ضدها، ولا تختل مقاصدها.

ج- اعتبار الارتباط بين خطاب التكليف وخطاب الوضع: أي النظر إلى الأحكام التكليفية موصولة بالبيئة المادية والإنسانية لممارسة التكاليف. ولذلك أصل فقهاء الإسلام قاعدة «لا ينكر تغير الأحكام بتغير الأزمان».

د- اعتبار الارتباط بين الأوامر والنواهي ومنظومة المصالح والمفاسد: لأنه ما من أمر ولا نهي في الشريعة إلا وهو قاصد إلى جلب مصلحة أو درء مفسدة.

10- إن مــن الاجتهـادات الفقهية في العلاقــة مع الأقليــات الدينية مــا كان متأثرا بممارســات تاريخية فــي ســياق واقــع مختلــف عن الواقــع الراهن الذي ســمته البارزة غلبة ثقافــة الصراعــات والحروب.

19- إننا «كلما تأملنا مختلف الأزمات التي تهدد الإنسانية ازددنا اقتناعًا بضرورة التعاون بين جميع أهل الأديان وحتميته واستعجاليته. وهـو التعاون على كلمــة ســواء قائمــة لا علــي مجرد التسامح والاحترام، بل على الالتزام بالحقوق والحريات التـــى لا بــد أن يكفلهـــا القانون ويضبطها على صعيد كل بلد. غير أن الأمر لا يكفى فيه مجرد التنصيبص على قواعب التعامل؛ بـل يقتضـي قبـل كل شـيء التحلى بالسلوك الحضاري النذي يقصن كل أنواع الإكراه والتعصب والاستعلاء».

وبناء على ما سبق: فإن المؤتمرين يدعون:

أ- علماء ومفكري المسلمين أن ينظروا لتأصيل مبدأ المواطنة السذي يستوعب مختلف الانتماءات، بالفهم الصحيح

والتقويم السطيم للموروث الفقهي والممارسات التاريخية وباستيعاب المتغيرات التي حدثت في العالم.

ب- المؤسسات العلمية والمرجعيات الدينية إلى القيام بمراجعات شجاعة ومسوولة للمناهج الدراسية للتصدي لأخلال الثقافة المأزومة التي تولد التطرف والعدوانية، وتعذي الحروب والفتن، وتمزق وحدة المجتمعات.

ج- الساسـة وصناع القـرار إلـى اتخاذ التدابير السياسـية والقانونيـة اللازمـة لتحقيـق المواطنـة التعاقديـة، وإلى دعم الصيـغ والمبادرات الهادفـة إلـى توطيـد أواصـر التفاهـم والتعايـش بين الطوائـف الدينية فـى الديـار الإسـلامية.

د- المثقفيان والمبدعيان وهيئات المجتمع المدني إلى تأسيس تيار مجتمعي عريض لإنصاف الأقليات الدينية في المجتمعات المسلمة ونشر الوعي بحقوقها، وتهييئ التربة الفكرية والثقافية والتربوية والإعلامية الحاضنة لهذا التيار.

ه- مختلف الطوائف الدينية التي يجمعها نسيج وطني واحد إلى معالجة صدمات الذاكرة الناشئة من التركيز على وقائع انتقائية متبادلة، ونسيان قرون من العيش واسترك على أرض واحدة، وإلى إعادة بناء الماضي بإحياء تراث العيش المشترك، ومد حسور الثقة بعيدًا عن الجور والإقصاء والعنف.

و- ممثلي مختليف المليل والديانيات والطوائيف إلى والتصدي لكافة أشكال ازدراء الأديان وإهانية المقدسيات وكل خطابيات التحريض على الكراهية والعنصرية.

#### قائمة المصادر والمراجع

- الإسلام والتعايش بين الأديان، عبدالعزيز التويجري، طا، (منشورات المنظمة الإسلامية للتربية والعلوم والثقافة، ايسيسكو، ١٤٣٦.

- البدايـة والنهاية، ابـن كثير، إسـماعيل بـن عمـر، مكتبـة المعـارف، بيـروت.

- تراثنا الروحي من بدايات التاريخ إلى الأديان المعاصرة. سهيل بشروئي ومرداد مسعودي، ترجمة: محمد غنيم، ط١، بيروت: دار الساقى ٢٠١١م).

- التعددية الدينية ومنطق التعايش أو في الحقيقة المفتوحة، كمال طيرشي، محمود كيشانة، عامر عبد زيد، معاذ بني عامر، الحاج دواق، عصام بوشربة، سعيد عبيدي، (بحون بيانات نشر) من جيزء (التعددية الدينية قراءة في صحيفة المدينة، محمود كيشانة، ١٠١٥م).

- تهذيب سيرة ابن هشام. عبدالسلام هارون. ۲۰۱۱م.

- حرية المعتقد في الإسكام. محمد عبدالحليم بيشي. الجزائر. وزارة الشوون الدينية.

- حقوق الآخر في ضوع صحيفة المدينة المنورة: تأصيل إسلامي لمبدأ التعايش، خالد عليوي جياد، (مح: رسالة الحقوق كلية القانون، جامعة كربلاء، ع:١،١١٠٦م).

- حقوق الانسان وحرياته الأساسية، سليمان الطعيمات دار الشروق، عمان، ۲۰۰۱.

- دراسات في الفكر العربي الاسكلامي. ابراهيم زيد الكيلاني وزميله، ط١، سنة ١٩٨٨م.

زاد المعاد. ابن القيم.
 تحقيق شعيب الأرنؤوط. ١٤١٨هـ.

- علاقــة الفـرد بالسـلطة، الحريـات العامــة وضمانـات ممارســتها - عبــد المنعــم محفوظ، دراســة مقارنة، المجلد الاول والثانــي، ط۱، د.ت

- فتـوح البلـدان، البـلاذري، أحمـد بـن يحيـى، دار الكتـب العلميـة، بيـروت، ١٤٠٣\_

الفهرست. ابن النديم. د.ط.
 بيروت: دار المعرفة، ۱۳۹۸هـ.

- مجموعة الوثائق السياسية للعهد النبوي والخلافة الراشدة. محمد حميدالله.

- معاهدات الرسول.. دراســـة الأبعـــاد الإنســـانية. جنيــد الهاشـــمي، وشـــاه الهاشــمي، (مـــج: القلـــم، جــون، ١٠١٣م).

- نظرة جديدة في سيرة رسول الله، كونستانس- طا، الدار العربية.

- وثيقــة المدينة.المضمــون والدلالــة. أحمــد الشــعيبي. ١٤٤١هــ.

- وثيقة المدينة. مجموعة مــن المؤلفين. مركز الحضارة لتنمية الفكر الإسلامي. ١٠١٥م. - الوسيط في القانون الدولي العام، عبد الكريم علوان، دار الثقافة، عمان، ١٩٩٧.

- يهـود المدينـة فـي العهد النبـوي. سـامي أزهري. رسـالة ماجسـتير. غــزة. ١٤٢٤هــ.

- https://themwl.org/ar/wasatiyyah

 https://www.al-madina.com/ article/596903



المحور الثاني

التعددية الدينية... نموذج من المغرب

# التعددية الدينية في المغرب المغرب عنون متصلب وشارع متصلب

رقية أهجو ا

#### مقدمة

ما يــزال المغرب كغيــره من بلدان العالم يعيش حركية متسارعة عصية على الثبات والاستقرار على أعراف مترسحة أو قوانين قارة، أو نمــوذج مجتمعــى وحيد. ولعل هذه الحركية تتماشي وتَسارع الأحداث في العالم بأسره بين مد القوانين وجزر الواقع الاجتماعي. وقد أذكت العولمة والتطور التكنولوجي هــذا التســارع، حيــث ألقيــاً بالعالــم في آتــون آلــة حضارية كاسحة غيرت أنماط العيش، ونشرت العديد من القيم والأفكار، كما رفعت نسبة الوعيى بالحقوق والحريات،

وهـــذا مــا نلاحظه فـــى المجتمع المغربي، حيث عرف مُنعطفًا مُهمًا بعد اعتلاء العاهل المغربى الحالى محمد السادس سحة الحكم في البلاد، وكان من أبرز تلك التغيرات الحاق العديد مـن التعديلات بدســتور المملكة سنة (۲۰۱۱، الذي يعتبره البعض سابقة في تاريخ القوانين لكونه تحدُّث للمدرة الأولى في تاريــخ المغرب عــن الفئــات غير المسلمة المكونة للمجتمع المغربي، باعتبارها عنصرًا مهمًا من العناصر البانية للهوية المغربية، والضامن لطابعها التعددي. كما أعتبر وثيقة مهمــة في مجال ترســيخ مبادئ احترام التعدديــة الدينية لا حاصلة على دبلوم الدكتوراه من كلية الآداب والعلوم الإنسانية جامعة محمد الخامس الرباط المغرب، تخصص: العقائد والأديان السماوية. حاصلة على زمالة مركز الملك عبد الله بن عبد العزيز العالمي للحوار بين أتباع الديانات. مصنفة ضمن الخبراء الشباب العربي بجامعة الدول العربية. عضو بالمنتدى الأوروبي للوسطية ببلجيكا. عضو بالمركز المغربي للدراسات والأبحاث المعاصرة بالرباط. شاركت في تأليف عدد من الكتب الجماعية.

واستحضارها في سن القوانين المنظمة لسيرورة حياة المغاربة عامة.

وكما هو معلوم فقد عرف المغرب عبر أزمنة متالية تعاقب أجناس مختلفة من الأقوام والديانات المتعددة والثقافات المتباينة، بدءًا بالمعتقدات الوثنية المتعددة الآلهة والطقوس، وصولًا إلى الديانات السماوية التوحيدية، إذ كان لكل فئة من تلك الفئات بالغ الوقع في رسم خريطة المغرب الدينية على الشاكلة التي هي عليها اليوم.

لقد كان اليهود والمسيحيون والمسلمون أهم العناصر التي شكلت وكونت المجتمع المغربي بثقافته وعاداته وتراثه ومعماره وحضارته، فقد عاشوا جنبًا إلى جنب في مراحل كثيرة، وسطروا سويًا تاريخ هذا الوطن، متجاهلين في أحايين كثيرة تلك الاختلافات والتباينات التشريعية والقوانين المتعلقة بكل دين على حدة؛ بالرغم من وجود كثير من الاختلافات التي تتطور أحيانًا لتصبح

خلافات حول النقاشات التي تُثار في الساحة الثقافية والعلمية والمجتمعية.

ومن النقاشات التي تُثارفي هـذا المجال؛ نجد بعــض الحريات المشتركة بين كل المواطنين المغارية باعتبارهم مواطنين يحكمههم نفسس الدسستور، ومن ضمن تلك الحريات على سبيل المثال حرية ممارسية الطقوس الدينيـــة التعبدية لأتبـــاع الديانات بشكل متساو بين المسلمين وأتباع الديانات الأخرى المخالفة، كما تُعتبر مسائلة حرية ممارســــة الدعوة لدى المســلمين مع حظر التنصير أو التبشير لدى أتباع الديانات المسيحية أيضًا مـن المواضيع التـي تُثار حولها الكثير من النقاشات. كما لا ننسى مسالة منع التنقل خارج دور العبادة باللباس الرسمى للديانات الأخرى ومنع ارتداء الرموز الدينية داخل المؤسسات العمومية وفي الشارع، وكذا إشكالية غياب التمثيلية السياسية لباقي الديانات داخل قبة البرلمان المغربى وغياب وجود حرب ذا مرجعيـــة مســيحية أو يهودية في

ظــل وجـود أحــزاب ذات مرجعية إسلامية. كما أن الدستور المغربى يعتبر الإسلام دين الدولــة الرســمي دون اعتبـار لباقي الديانات الموجودة في كنف المجتمع المغربي، كما أن المغرب يتعامل مع أتباع بعيض المذاهب والأديان بصلابة كالمذهب الشيعى والديانية البهائيــة وغيرهــم، إذ يحظــر وجود معتنقى تلك العقائد في المغرب أساسًا، كلها موضوعات تُثار للنقاش في كثير من الأحيان، فيتصاعد الخللف حولها تارة ويخمد تارة أخرى تبعًا للمستجدات التي تطرأ داخل المجتمع المغربي. وإلى جانب القوانين التي تسطر، نجد أن للشارع سلطة أخرى تتعاظم تبعًا لقوة وصلابة حجيته، من هنا انبثقت إشكالية هذا الموضوع والمتمحـورة أساسًا فـى: مـا مدى إمكانية تدبير التعددية الدينيـــة فــــى المغـــرب فــــى ظل قوة القوانين وسلطة الشارع؟ وهل تمكن أتباع الديانات الأخرى من الاندماج فعليًا في ظــل ذلك؟

#### في مفهوم التعددية الدينية:

إن موضوع التعددية الدينية هو موضوع متشعب ومتشظ، يرتبط بمشارب عدة، ومجالات مختلفة، فهو يصهر في بوتقته ما يرتبط بالتاريخ، وما يتعلق بالفكر، وما يدور في فلك المجتمع، إذ يرتبط بالأقليات الدينية وحقوة الإنسان من جهة، ويرتبط بالسياسات والقوانين الدولية من جهة أخرى، وقد يحدث أن يتسع ليطال مجالات أخرى. وهذا ما جعــل تعريــف مفهـــوم التعددية رهین باستحضار کثیر من المحددات والاعتبارات الأساسية المرتبطــة بكل مجـال على حده. إن لمصطلح التعددية دلالات متعددة ومتباينة تبعًا لاختلاف المجالات التي يبحث فيها ففي «الأخلاق تــدل التعدديــة على لون من النسبية ورفض للثبات والإطلاق في المعايير والقيم الأخلاقية، وفي السياسة تقترن التعدديــة بمفهــوم الليبيراليــة، بــل تُعــد التعدديــة السياســية من إفرازات الفكر الليبراليي، أما التعددية الدينية التي

شاعت في العالم المسيحي مؤخرًا فهي ليون من الفهم فى اللاهـوت المسيحي»، وهي بذلك مصطلح يختص بالبحث في المجال اللاهوتي أو الكلامي بوصفها مسالة ترتبط في جوهرها بفلسفة الدين والبحث الديني، وليس فقط البحث في موضوع التعايش السلمي مع الآخر وقبوله من الناحية العمليــة بالرغم مــن أهمية ذلك فى تحقيق التعدديـة المقصودة. ومصطلح التعددية الدينية هـو «ترجمــة للعبـارة الإنجليزية Religions Pluralisme يوجد حتى الأن اتفاق حاسم على تعريفها وتحديدها نظرًا للاختللف فى تحديد مفهوم (الدين) نفسـه الذي تُنسـب إليه 

٦- تاريخ الفلسفة، أميل برهييه، ترجمة
 جورج طرابيشي، دار الطليعة، بيروت
 ١٩٨٥. ص ٢٠٥.

 ٣- التعددية الدينية من وجهة نظر إسلامية، حسن الشافعي، ص ١٢.

في أحد شقى المفهوم؛ فإن الخلاف سيعم كل المصطلح، وبالتالي فمن الصعب وضع مفهـوم موحد للتعدديــة الدينية. وباستقراء أقوال وإنتاجات المفكرين في هذا المجال نجد أن مفهـوم التعدديــة الدينية في الظاهريتأرجح بين معنيين اثنين: أحدهما ذا طابع اجتماعي، والآخر: ينتشر في مجالات الدراسات الإنسانية والدينية، وبخاصــة فــى علــم دراســة الأديان. فالأول يعنى: «تعايش المعتقدات الدينية المتنوعة المختلفة، والأديان بمفهومها الواسع في وقت واحد مع بقاء مميزات وخصائص كل منها»٤. والثاني حسب صياغة جون هيك أن: «التعدديـــة الدينية نظرية خاصة عن علاقة الأديان كتقاليد ثقافية، واختلافها في ادعاءاتها المختلفة للحقيقة، وهـــى النظريــة التـــى تقــول بإن الأديان العالمية الكبرى، إنما هى تنوع نظرات الإنسان إلى الحقيقة الإلهية الخفية العليا الواحدة، وتصوراته عن هذه الحقيقة، واستجاباته لها». وترتبط التعددية الدينية في

كنهها بمنطق التعدد في فهـم الديـن وتأويلـه وتنزيلـه، والمقصود بالتعددية في فهم الدين «الاعتقاد بالاستنتاجات والانطباعات المختلفة عن الدين، وبالتعبير المتداول اليوم: القراءات المتعددة للدين. والمقصود من التعددية في ذات الدين، هو أن الأديان نفسها تمثل طرقًا مختلفة تفضي إلـــى الحقيقــة الواحــدة. أي أنها في مقام السعادة والصدق والحقانية تقوم بقيادة أتباعها وهدايتهـم إلـي أمر واحـد. كما أن فهـــم الديــن، ليس لـــه علاقة بذات الدين، وعلى هذا الأساس فإن مسائلة فهم الدين وتعددية هــذا الفهم بحــث يعــود إلى من يخاطبههم الدين والذين من شـــأنهم فهمه»<sup>۱</sup>.

وبالنظر إلى مشمول القول نجد أن التعددية الدينية تسير جنبًا إلى جنب مع الاعتقاد والتسليم بالاختلاف الذي هو سنة كونية أوجدها الخالق في بني الإنسان، وهي طبيعة تتنزه عن كل الشوائب التي قد تشوبها من فعل الإنسان

نفسـه، وقد عبر «محمد سـلیم عوا» عن ذلك بقوله: «التعدية تعنى في جوهرها التسليم بالاختلاف: التسليم به واقعًا لا يسع عاقلًا إنكاره، والتسليم به حقًّا للمختلفين لا يملك أحد، أو ســلطة حرمانهــم منه»<sup>٧</sup> وغير بعيد منه يقول الدكتور «محمــد عمـارة»: «التعددية تنوع مؤســس على تميز وخصوصية»^. إن التعدديـــة الدينيـــة بصورة عامة تشير إلى الاعتقاد بتساوى دينين أو أكثر وقبول أتباع كل دين أتباع الدين الآخر المخالف مهما ارتفع منسوب الاختلاف فيما بينهما، وهذا يتفوق على مجرد التسامح بين الأديان، فالإيمان بالتعددية الدينية

يفرض احتمالية وجود عدة طرق تودي إلى الله أو إلى الآلهة المتعددة. ويقابلها عادة فكرتي الإقصاء والازدراء الدالتين على وجود دين واحد حقيقي وما دونه كذب وبهتان لا يفضي إلى معرفة الله.

وباعتبار ذلك؛ فنظرية التعددية الدينية هي «نتاج فكري معاصر للباحثين في فلسفة الدين، أخص معانيها وآخرها يتضمن معنى معرفيًا بموجبه يكون للأديان جميعًا جانب مين الحقيقة، ولا يمكن حصر الحقانية بدين واحد، لذا فإن أتباع الديانات كافة يمكنهم نيل الخلاص والسعادة الأبدية»،

٤ - التعددية الدينية رؤية إسلامية، أنيس مالك طه، منشورات الجامعة الإسلامية العالمية بماليزيا كوالا لامبور، الطبعة الأولى ٢٠٠٥، ص ٩.

٥ – التعددية الدينية رؤية إسلامية، أنيس مالك طه، ص ١٠.

 ا عن مفهوم التعددية الدينة: بحث في كثرة الأديان، محاضرة وحوارمع الشيخ صادق لاريجاني، شبكة الفكر، ص٤.

٧ – التعددية الدينية رؤية إسلامية، أنيس مالك طه، ص ١٨٩.

 ٨ - مقال بعنوان: التعددية: الرؤية الإسلامية والتحديات الغربية، جريدة: في الجامعة الإسلامية، عدد ١، سنة ١٩٩٤/١٤١٤. ص ١٧.

٩ - التعددية الدينية ووحدة الأديان.
 حسام علي حسن العبيدي وستار جبر
 حمود الأعرجي، مجلة الكلية الإسلامية
 الجامعة، العدد ٥٠. الجزء ١، ص ١٠٠٤.

ولو أن مسائة الخلاص الهذه أثارت وما تزال تثير الكثير الكثير من الجدل، غير أن الاعتقاد بجوهر التعددية الدينية يفرض الاعتراف بأحقية الجميع في الحديث عن الخلاص دون إقصاء المخالفين منها، فالتعددية الدينية تعني أكثرمن مجرد الاشتراك في قيم معينة أو الاتفاق بشان بعض القضايا الاجتماعية. وكثيرة هي القيم والمبادئ التي تنفق حولها

مجموعــة مــن الأديــان، إذ يتفق البوذيــون مـع المسـيحيين والمسـلمين في أهمية مسـاعدة الفقــراء، ولكن هــذا التوافق ليس بالضــرورة تعدديــة، فالتعدديــة تعنــي الاعتقــاد بوجــود حقائق متعارضــة لا بد من التســليم بها وقبولهــا واحترامهــا، ولعل قبول المعتقــدات المتباينة بشــأن الله والخــلاص أهــم تلــك الحقائق.



١٠ - من باب توضيح وتبيان مسألة أحقية الخلاص لا يد من إيراد هذه النقاط من باب الاستزادة: إن ثمة جنبتين للبحث والجدل الدائر حول التعددية الدينية: الأولى تتعلق بالخلاص، فهل النجاة والسعادة الأبدية من نصيب أتباع دين معين، أو لا ينحصر ذلك باتباع دين واحد؟ والثانية جنبة معرفية تتعلق بتعيين وتحديد الحق، فأي من الأديان يمتلك الحقانية؟ هل ينحصر الحق بدين واحد؟ وتتمحور وجهات النظر في هاتين الجنبتين على ثلاثة اتجاهات رئيسة: ١- الاتجاه الحصري (الاختزالي)؛ ويرى أصحابه أن دينًا واحدًا هو الذي يتمتع بالحقانية التامة، فالحقيقة المطلقة تنحصر في دين واحد لا غير، وإن كانت الأديان الأخرى لها نصيب من الحقيقة إلا أنها لا تمتلك الحق المطلق، وهكذا من جهة الخلاص والسعادة الخالدة فلا ينالها إلا أتباع هذا الدين المحدد، مع إمكان النجاة لبعض أتباع الأديان الأخرى وبشروط معينة. ويواجه هذا التوجه إشكالًا، حيث الرؤية بنجاة أتباع دين خاص تتعارض مع الإيمان بالرحمة الإلهية، فكيف يعقل أن ينجى الإله الرحيم مجموعة من البشر- وهم الأقلية- ويعذب الباقين- وهم الأكثرية-يتحتم على الاتجاه الحصرى معالجة هذا الإشكال وتوجيه ما يبدو تعارضا للوهلة الأولى. ٦- الاتجاه الشمولي: يتمثل في رؤية فكرية انطلقت من العالم المسيحي، ووفقًا لهذه الرؤية الشمولية فإن الديانة المسيحية تحظى بالحقانية والخلاص، ولكن السعادة الأبدية يمكن أن تنال غير المسيحيين وحتى أولئك الذين لم يسمعوا باسم عيسى بن مريم عليه السلام وتضحيته، وعلى هذا الأساس فإن الاتجاه الشمولي يشابه الاتجاه الحصري في مسألة حصر الحقانية بدين خاص (المسيحية عند أصحاب الرؤية الشمولية)، ويفارقه من جهة القول بخلاص أتباع الديانات الأخرى، وبهذا يتجنب الاتجاه الشمولى تلك النتيجة غير المقبولة ولا يواجه ذلك الإشكال والتعارض الذى واجهه الاتجاه الحصري، ومن هنا ولأجل هذه الميزة للاتجاه الشمولي كان أكثر وأشهر الاتجاهات قبولًا بين اللاهوتيين المسيحيين وزعماء الكنيسة. ٣- اتجاه التعددية الدينية: تحاول نظرية التعددية الدينية إيجاد أسس معرفية للقول بحقانية كل الأديان فضلًا عن القول بعدم انحصار الخلاق باتباع دين خاص، فالجميع ناجون، وفي ضوء هذه النظرية تكون مدعيات الأديان المختلفة تتمتع بشكل متساومن الحقانية، ولكل دين طريقه الخاص به وله الأصالة في بلوغ السعادة. وفي مقابل الاتجاهين السابقين، حيث ذهب الأول إلى خلاص غيره بشروط، وذهب الثاني إلى خلاص الجميع باعتبار أن دياناتهم تمثل أبعاد مختلفة للحقيقة النهائية وفروعًا للدين الحق، بينما تكون فرص الخلاص متحققة بتكافؤ في كل الأديان وفقًا لنظرية التعددية الدينية». التعددية الدينية ووحدة الأديان، حسام على حسن العبيدي و ستار جبر حمود الأعرجي، مجلة الكلية الإسلامية الجامعة، العدد ٥٠، الجزء الأول، ص ٢٠١–٢٠٧.

### التاريخ والفكر ومسألة التعددية الدينية:

إذا ما عدنا إلى التسلسل التاريخي للتعددية الدينية وصولًا إلى عصرنا الحالي؛ نجد أنها؛ بصيغتها الراهنة؛ فكر تبلور من تجارب فلسفية ودينيــة واجتماعيــة متراكمــة تمتد جذورها عبر التاريخ إلى حدود تلك الدول التى تعددت فيها الأديان والمعتقدات الدينيــة، الأمــر الــذي دعــا بالضرورة إلى البحث عن سبل التلاقي والتواصل بين أتباع هــذه المعتقدات من أجــل وأد الصراعات والنزاعات والحروب وتحقيق مبادئ المواطنة الحقــة الكاملــة.

إن مسالة التعددية الدينية برزت للعيان أول الأمر في الفكرالغربي «وبخاصة في مجال (دراسات الأديان) وذاعت خلال النصف الأخيرمن القرن خلال النصف الأخيرمن القرن الماضي، ثم صارت قضية تشغل الناس دينيًا واجتماعيًا وسياسيًا في مختلفة أنحاء العالم، تعقد لها الندوات، وتجرى حولها الدراسات وتصدر

عنها الكتب والمقالات، ويهتم بها الجمهورمن المثقفين وغيرهم»".

وتبعًا للتغيرات المتسارعة في الفلسفة والسياسة والدين فى الغرب «ظهر حقل معرفى جديد يعنى بتتبع آثار الحقيقة الكثيرة والمختلفة، والتعبير عن ثرائها وغناها، بعضها اختص بالدرس الديني، وأخرى بالممارسة الفلسفية، وثالثة بالفكر وتاريخ الأفكار والمعرفة عمومًا، فظهرت نظريات التعددية الدينية، واختلاف الحقائق وتعارضها، بل وتصادمها»". وبحسب بعض الدراسات في هــذا المجال، فقــد شـاعت التعدديـــة الدينيـــة فــــى الفكـــر الغربي والعاليم المسيحي ولاقت اهتمامًا كبيرًا خاصة في العقود الأخيرة، حيث حظيت بصيت واسع ورواج كبير بفضل جهود روادها وعلى رأسهم فيلسبوف اللاهبوت المعاصرجون هيك الــذى «ادعــى توصلــه إلى مخرج تصوير مقبول لمسالة الحقانية والنجاة والاعتبار للأديان جميعها، وادعى اكتشاف مجال

أكثر الأعمال الفلسفية إقناعًا وترويجًا للتعددية الدينية، بالرغم من توالي النظريات الفلسفية الصادرة من فلاسفة آخرين غير أنها ظلت الأكثرشيوعًا في مضمار علماء اللاهوت.

وإن كنا نختلف أو نتفق معه في بعض جزئيات مشروعه الفكري هذا، غير أنه حاول أن يزع بذرة التعايش السلمي وركزجهوده في سبيل إرساء دعائم التعددية

۱۱ – التعددية الدينية من وجهة نظر إسلامية، حسن الشافعي، ص ۸.

۱۲ – التعددية الدينية ومنطق التعايش أو في الحقيقة المفتوحة، ملف بحثي جهزه مجموعة من الباحثين، دار النشر: مركز مؤمنون بلا حدود للنشر والتوزيع، تاريخ النشر: ۲۰۱۵/۰۱/۲۳، ص ۳.

١٣ – التعددية الدينية في فلسفة جون هيك: المرتكزات المعرفية واللاهوتية. وجيه قانصو، الناشر: المركز الثقافي العربي، الدار العربية للعلوم ناشرون لبنان، الطبعة الأولى ٢٠٠٧، ص ١٠.

18 – لقد سلك حون هيك مسلكا تدريجيا في نظريته للتعددية، حيث يظهر من كتاباته الأولى أنها تتركز على معنين أو صورتين من صور التعددية الدينية هما: ١– ما يصطلح عليها «التعددية الدينية المعيارية» وتعني أن يتعامل المسيحيون بتسامح مع

غير المسيحيين، فهي منهج أخلاقي يلزم المسيحيين باحترام أتباع الديانات الأخرى والتعامل معهم بطريقة التسامح الديني، وهذا النمط من التعددية الدينية يتوقع أن يكون مرحبا به من قبل أتباع الديانات غير المسيحية ما دام يتفادى روح التغطرس الناجمة عن توجهات أتباع المسيحية ونظرتهم إلى الأَخرين. أ- ما يصطلح عليها «التعددية الدينية الخلاصية» وتتعلق بإشكالية الخلاص، ووفقا لهذا المعنى من التعددية يرى هيك أن أيا كان الشخص يمكن أن ينال الخلاص ويدخل الجنة وبغض النظرعن عرقه ولونه ومعتقده، شريطة أن ينتقل من مركزية الذات إلى مركزية الحقيقة وأن يؤدي شيئا من التعاليم الدينية، وبعبارة أخرى؛ ما دام المرء ينشد الحق المطلق ومؤديا لبعض التعاليم الدينية فإنه ينال الخلاص» التعددية الدينية في فلسفة جون هيك: المرتكزات المعرفية واللاهوتية، وجيه قانصو، ص ٦٥.

- تعددية الخلاص والإنقاذ.
- التعددية المعرفية والدينية.

اعتبر الكثير من المفكرين أن التعددية الدينية بمثابة طوق نجاة لأوروبا من الصراعات التي شهدتها على مر التاريخ، حيث وجد فيها المفكرون الغربيون منقذًا من الصراعات البينية والحروب الخارجية بدعوى الحق المقدس والأرض المقدسة في الشرق. وقد انتشر هذا المفهوم منذ منتصف القرن الماضى حتى بلغ العالم الإسلامي، وهذا لا يعنى أن العالم الإسلامي لم يكن له علم ولا دراية بالتعددية الدينية ولم يعرفها أو لم تكن حاضرة في الوسط المجتمعي العام داخل الوسط الإسلامي، وإنما المقصود أن «أصداءه وصلت-بصيغته الراهنة– بعد أن صار قضية عامة لا فكرة فلسفية - إلى العالم الإسلامي، ربما خلال الربع الأخير من القرن نفسه، ونال من الاهتمام العام قدرًا محظوظًا، وإن لم يبلغ مبلغه فى الغرب»١، غير أن الموضوع أخذ منعطفًا آخر وتحول في الآونة الأخيرة تحديدًا إلى قضية دينية واجتماعية

وسياسية، وصار محط اهتمام الأكاديميين ورجال الدين والسياسة على حد سواء أكثرمن اهتمام الغرب نفسه بالظاهرة، وتبعًا لذلك تبلورت تصورات جديدة ومعاصرة للتعددية الدينية في العالم برمته.

وتواجه التعددية الدينية في المنطقة العربية، تحديات كبيرة ونظريات متجددة ومقولات متنوعة، بفعل المد المتسارع للتطور التكنولوجي الذي كثف من وتيرة انتشار التأويلات للأديان، فالمنطقة العربية منذ فجر التاريخ إلى يومنا هذا تعتبرأرضًا خصبة لانتشار الأديان السماوية وغيرها، ما حذا بالتعددية الدينية أن تأخذ حيزًا أكبر من كل المواضيع التى تثير الكثير من الجدل في المنطقة. وقد ساهمت الأديان نفسها في هذا الذيوع والانتشار، بفعل الاختلاف الذى تعرفه الأديان السائدة في تصور الإله وجودًا وعدمًا، والاختلاف في وظيفة الدين نفسه واستحضاره، هذا مع اعتقاد معتنقى كل دين اعتقادًا جازمًا بصحة ما هم عليه وأفضليته على ما سواهم، ولا يكاد يخلو دين من هذا الاعتقاد والقناعة التامة بالخيرية.

> ۱۵ – التعددية الدينية من وجهة نظر إسلامية. حسن الشافعي ص ۸.

## التعددية الدينية في المغرب: القانون والتحديات والشارع ومسائل أخرى

للمغرب، كسائر الحول، قوانين وأنظمة وتشريعات هيى بمثابة خيط ناظم للحياة العامة داخلــه، وقــد عمــد فــی مراحل مختلفة من تاريخه إلى الانخراط في معاهدات دولية مـن أجـل حماية حقوق الإنسـان والرفع من مستوى الحريات داخل المجتمع المغربى، وحمايــة الأقليـات الدينية وضبط مسالة التعديلة الدينيلة التي هـــي نســـق اجتماعــي وضــرورة عفوية تفرضها التطورات التي يعرفها المجتمع المغربي. وترتبط مسائلة التعدديلة الدينية ارتباطًا وثيقًا بحرية المعتقد والتي تدخيل ضمين مجميوع حقوق الإنسان، إذ من حق كل إنســان كيفمــا كان لونــه أو جنســه أو أصله أن يعتنق ما شــاع مـن الديانـات سـماوية كانت أو غير ذلك، كما أن له الحق في اعتناق الأفكار التي تناسبه دونما مساس بحقوق الآخرين واستفزاز المخالفيان له، وهاذه ها

القاعدة العامة التي تضبط منطقيًا مسائلة حرية الاعتقاد. ومعلوم أن حرية التدين والاعتقاد عرفت تطورًا ملحوظًا أواخر القرن العشرين، وتحديدًا بعدما اعترفت الولايات المتحدة بحرية المعتقد والتدين والتفكير وجاء فـــى المـادة ١٨ مــن الإعلان العالمي لحقوق الإنسان الذي اعتُمد سـنة ١٩٤٨م مـا يلي: «لكل شــخص الحق في حريــة التفكير والضمير والدين، ويشمل هذا الحــق حريــة تغييــر دبانتــه أو عقيدته، وحرية الإعسراب عنهما بالتعلم والممارسة وإقامة الشعائر، ومراعاتها، سواء أكان ذلك سرًا أم مع الجماعة «١١، وتلا هـذا الإعلان محاولات لوضع اتفاقيات خاصة بالحق في حريــة الديــن والمعتقــد إلا أنها كانت محاولات فاشلة آنذاك. ثهم توالت قهرارات وقوانيه دولية

١٦ – الإعلان العالمي لحقوق الإنسان. اعتمد بموجب قرار الجمعية العامة ٢١٧ أ. في ١٠ دجنبر/ ديسمبر ١٩٤٨م.

تسيرفي هذا المنحى، حتى تبنت الجمعية العامة للأمم المتحدة سنة ١٩٨١م دونما تصويت إعلانًا بشأن القضاء على جميع أشكال التعصب والتمييزالقائمين على أساس الدين أو المعتقد، ويُعتبرهذا القرارأهم قانون معاصرلمبدأ حرية الدين والمعتقد حتى وقتنا الحالى.

وبالعصودة إلصى صلب الدراسك التي نحن بصددها، سنجنح إلى الغـوص في عمـق المجتمع المغريي؛ في دستوره وهيئاته الحكومية ومؤسساته التعليمية وفي الشارع أيضًا، للبحث عن تجليات تلك التعددية الدينية التــى مـا فتــئ المغـرب ملكا وحكومة وشعبًا يعلنها في الهيئات والخطابات والمنشورات، فهل حقا يتم تدبير التعدية الدينيــة بالشــكل الــذي يحفظ مبدأ حق اختيار المعتقد الذي يعتبر المغرب من بين الدول التيى انخرطيت في الاتفاقيات المتضمنــة لهذا الحـــق؛ أم أن الأمر يظل محض هتافات قصيرة الأمد تسعى لتحسين صورة المغرب إقليميًا ودوليًا.

للإجابة على هذه الإشكالية، لا بد من التطرق مبدئيًا لدستور المملكة باعتباره مصدر التشريعات والقوانين المنظمة للمجتمع المغربي ككل، فقد المغرب يككل، فقد دستورًا جديدًا، يطمح لأن يكون الضامن للحريات التي خصص الشامن للحريات التي خصص بابًا كاملًا لها، كما تتضمن للاتفاقيات والمعاهدات الدولية وسموها على القوانين الداخلية للبلد. وتحديدًا تلك المتعلقة بحقوق الإنسان".

وجاء في الفصل الثالث من الدستور المغربي ما نصه: «الإسلام دين الدولة، والدولة تضمن لكل واحد حرية ممارسة شوونه الدينية». وهي عبارة تحتمل الكثيرمن التأويلات، وكانت محط أخذ ورد واختلف الكثيرون في فهمها وتنزيلها «بين من يرى أنها مقتضى يحدد فقط دين الأغلبية في يحدد فقط دين الأغلبية في المغرب دون أن يقصي باقي الأقليات الدينية، وبين من يرى في مدخلًا «لاضطهاد» الأقليات في حرية المعتقد، المغربات الدينية وعدم الاعتراف بالحق في حرية المعتقد» أ.

وكانت جملة «الإسلام دين الدولة» أكثر جدلًا، شعلت الرأي العام والمحللين والمهتمين بالشاأن القانونى والدينى على السواء، فاعتبرت تلك الجملة إقصائية لأتباع باقى الديانات السماوية من اليهود والمسيحيين، إلا أن الكثيرين لم يروا في ذلك دليلًا على الإقصاء بدعــوى أن العديــد مــن الــدول العظمي والعلمانية المتقدمة لديها دين واحد رسمي في دستورها، وبالتالي فالأمر لا يسير في منحي التهميش والإقصاء بــل هو إشــارة إلــي الديــن الذي يدين بــه أغلبيــة المغاربــة وهو الإسكلام، وهذا ما وضحه الباحث أحمد عصيد في السياق نفسه في إحدى مقابلاته التلفزيونية مشــيرًا إلى أن تنصيص الدســـتور المغربي على كون الإسلام دين الدولة يعنى أن غالبية المغاربة

مسلمين ولا يعني أن الدولة مسلمة، كما أنه لا يعني أن الدولة تستلهم قوانينها من الدين لأن القوانين التي تعمل بها الدولة هي قوانين وضعية حديثة، وبالتالي فالإسلام أو الدين عامة؛ بحسب رأيه؛ لا يُعتبرمصدرًا لسن القوانين والتشريعات.

ونفس التفسير ذهب إليه الباحث في الجماعات الإسلامية إدريس الكنبوري الذي يرى بأن هذه العبارة تعني « بأن غالبية السكان من المسلمين، كما تعني أن الإسلام هو أحد مصادر التشريع بالنسبة للدولة» أ. وهذا يعني أن المغرب لم يقم دستوره على مبدأ التعددية الدينية ولم يسمح بأن يكون التعدد الديني ديانة رسمية، لكنه تبنى التعددية على الرغم من اعتبار الإسلام الدين الرسمى للدولة.

البسمية دستورا ۲۰۱۱م، الجريدة الرسمية عدد ۵۹۲۵، الصادرة بتاريخ ۳۰ يوليوز ۲۰۱۱م، الظهير الشريف عدد ۱۹٫۱۱٫۱ الصادر بتاريخ

١٨ – الإسلام دين الدولة في الدستور: هل المغرب دولة دينية؟. حليمة أبروك، جريدة أصوات مغاربية، تاريخ النشر١١ نوفمبر

١٩ يوليوز ٢٠١١ بتنفيذ نص الدستور.

https://www.maghrebvoices.com/a/ p1-1V html.402823/morocco-Islam--minorities

الإسلام دين الدولة" في الدستور..
 هل المغرب دولة دينية?. ١٦ نوفمبر ٢٠١٧م.
 مُتاح على الرابط التالى:

https://www.maghrebvoices.com/a/morocco-Islam--minorities/402823.html

غير أن جهات أخرى اعتبرت الجملة اعترافًا ضمنيًا من قبل الحهات الرسيمية للدولية بغياب التعدديـــة الدينيـــة فــــى المغرب، وهو ما ذهب إليه الباحث المغربي في سوسيولوجيا التدين رشيد جرموني في قوله: «إن المغرب أقر مبدئيًا بأنه يحترم حريــة المعتقــد، لكنــه عمليًا لا وجود لذلك على أرض الواقع، كما هو الشأن مع مجموعـــة مـــن الـــدول العربيـــة. وأوضـح أن المغـرب ليسـت به حريـــة للمعتقد، لعوامـــل متعددة من قبيل العامل المؤسساتي المُتمثل في الدسيتور المغربي الذي ينصص على أن المغرب دولة إسلامية، ومن ثم لا يمكن أن تقبل التعدد العقائدي» أكما أنــه دعــا إلى ضــرورة تغييــر هذا البند الذي ينص على أن المغرب دولة إسلامية، فضلا عن الضرورة التني تحتنم العمل علني تغيير الثقافة المحتمعية المحافظة من أجل تطويعها لقبول الآخر والإيمان بالاختلاف، إضافة إلى العمل على تغيير المناهج الدراسية، وتربية الناشيئة على الاندماج وقبول التعددية.

وإزاء هذا الخلاف الذي خلفته تلك العبارة في الشارع المغربي، عمدت الدولة المغربية دحض هذه الادعاءات من خللل القيام بمجموعــة مــن التعديــلات من بينها خلق خلايا ومؤسسات تشريعية تهتم بسن القوانين انطلاقًا من الشريعة الإسلامية مع اعتبار باقع الديانات وعدم المساس بها، ومؤسسات أخرى تنفيذيــة تســهرعلـــى تنزيل تلك القوانين، بدءًا من مؤسسة إمارة المؤمنين مرورًا بالمجلس العلمي الأعلى ووزارة الأوقاف والشـــؤون الإســلامية وصولًا إلى الرابطـة المحمديـة للعلمـاء والجامعات وغيرها، علما أن «تناول المسالة الدينية بالمغرب يبقل مطبوعًا بخاصية ذاتية، تتمثل خاصة في البنيات التقليدية المهيكلة للحقل الديني بالمغرب، والمرتبطية بنيويًا بوظائف مؤسسة المخزن، من خلال الرمزية القويــة المســتمدة مــن الدين، حيث إن الملكية بالمغرب مرتبطـــة بالديـــن مـــا دام هنـــاك تداخل بين السلط الروحية والزمنيــة، وهــو اتجـاه أكــد عبر مع تراتبية الهرم المؤسساتي

للدولـــة وعلى رأســـها مؤسســة

إمارة المؤمنين «إذ يتمتع الملك

في المغرب بوصفه أمير

المؤمنين دستوريًا وتاريخيًا، وهو

ما يحمله مساؤولية حماية

الدين الإسلامي بواسطة

المؤسسات العديدة التابعية

لــه مثــل: وزارة الأوقاف والشــؤون الإســلامية والمجالــس العلمية

ودار الحديث الحسنية وجامعة

القروييان وشُعب الدراسات

الإسلامية وبعض الجهات شبه الرسمية مثل جمعية العلماء

خريجي دار الحديث الحسنية.

وقد شكلت مؤسسة إمارة

المؤمنين، رغم انتقادات بعض

العلمانيين لاختصاصاتها،

صمام أمان للمجتمع باعتبارها

مؤسسية محايدة وغير متحزبة

ولا متحيزة في مجال حساس يهم كل المغاربة". وسياسة

المغرب كما يبدو تسيرفي

التاريخ كون الإسلام والملكية صنعا المغرب»".

وفي ظل التحديات التي يطرحها النسق الحقوقي العالمي، فالمغرب واكب وما يرزال يواكب تلك التحركات والتطورات التى عرفتها مسالة التعدديـة الدينية علـى الصعيد الدولي، وكان وقع ذلك أكبر في ظـل التغيـرات التـي واكبت الركب الحضارى المتجدد سبواء في العلاقات الداخلية للمغاربة فيما بينهم كمواطنين متساويين في الحقوق والواجبات بغض النظر عن دياناتهـم أو توجهاتهـم العقدية؛ أو على صعيد العلاقات الدولية التى انخرط فيها المغرب حقوقيًا أو اقتصاديًا أو سياسيًا أو ثقافيًا واحتماعيًا.

وحين الحديث عن المسألة الدينية في المغرب، فلا بد من السيرجنبا إلى جنب

۱٤٤٨، تاريخ النشر ١٤٤٨.

آآ تدبير المجال الديني في البلدان الإسلامية: نموذج المغرب، عبد السلام بلاجي، موقع قناة الجزيرة الإخبارية http://www.aljazeera.net/knowledgegate/ opinions ۱۰ – اللادينيون في المغرب: تسامح نسبي رغم التجريم القانوني، رشيد جرموني https://www.dw.com/ar

١٦ – الحقل الديني بالمغرب:
 الكرونولوجيا وإعادة الهيكلة، كمال
 الهشومي، مجلة الحوار المتمدن، عدد

منحى اعتماد مبدأ المساواة في الحقوق والواجبات بين كل المغاربة دون اعتبار لأي معطى ديني كيفما كان، فالمسيحي المغربي كاليهودي المغربي كلهم كما المسلم المغربي كلهم سواسية أمام القانون.

وتبعًا لذلك فقد تحدث الملك في خطابات عديدة له عن التعدديــة الدينية التــى يزخربها المغرب وأهميتها في تكوين النسيج المغربى المتلاحم، كما صرح بذلك في رسالته التي بعثها إلى المشاركين في مؤتمر «حقوق الأقليات الدينية في الديار الإسالمية: الإطار الشرعى والدعوة إلى المبادرة» بمدينة مراكش المغربية في ۲۵ ينايــر ۲۰۱۱م إذ يقــول: «لقــد عرف تاريخ المغرب نموذجًا حضاريًا متمياً في مجال تساكن وتفاعل المسلمين مع أهل الديانات الأخرى ولا سيما اليهود والنصاري. ومن العهود المشرقة في تاريخ هــذا التســاكن الالتقــاء علــي صعيد بناء الحضارة المغربية الأندلسية، حيث ازدهرت بين مختلف الطوائف التجارات

والصناعات والفنون وتبادل ثمرات الحكمة والفلسفة والعلوم. ولا سيما عندما انتقل عدد كبير من المسلمين مـن الأندلس إلـى المغـرب في ظروف عصيبة، وانتقل معهم يه ود انضاف وا إلى اليه ود الموجودين في المغرب منذ ما قبل الإسلام. ولم يعتبر المسلمون المغاربة اليهود أقليـــة علـــى مســـتوى المعاملة، بل كانــوا كالمســلمين موجودين في كل الأنشطة والمجالات، منتمين إلى كل الطبقات الاجتماعية، مسهمين في بناء المجتمع، مكلفين بوظائف ومهمات فــى الدولة، كمـا كانوا متميزين بثقافتهم وعاداتهم. ولولا جو الاطمئنان والحقوق التـــى تمتعــوا بها لمــا كان لهم الإسهام المشهود إلى اليوم فى العلوم الدينية والاجتهادات الشرعية المتميزة داخل التراث اليهودي في العالم".

وقد أقرملك البلاد بالمساواة بين كل المواطنين المغاربة مسلمين كانوا أو يهودًا أو مسيحيين وتعهد بحمايتهم في المغرب إذ يقول: «إننا

بوصفنا أمير المؤمنين وحامى حميى الملة والدين، نضع على عاتقنا حماية حقوق المسلمين وغير المسلمين على السواء، نحمى حقوقهم كمتدينين بمقتضى المبادئ المرجعية الثابتة التي أشرنا إليها، ونحميهم كمواطنين بمقتضى الدستور، ولا نجد في ذلك فرقًا بحسب المقاصد والغايات. ونحين في ذلك إنما نحرص على الاستمرار على ما درج عليه أسلافنا الأماجد، ويكفي أن نشير هنا إلى ما قام به جدنا السلطان المولى الحسين مين إهداء أرض تقوم

١٣ - الرسالة السامية لصاحب الجلالة محمد السادس إلى المشاركين في مؤتمر مراكش حول: حقوق الأقليات الدينية في الديار الإسلامية: الإطار الشرعي والدعوة إلى المبادرة، الموقع الرسمي لوزارة الأوقاف والشوون الإسلامية المغربية، تاريخ النشر٥٦ يناير٢٠١٦.

۲۶ – صدرما عرف بقانون فیشی بعد تخفيفه إثرمفاوضات عسيرة بين السلطان محمد الخامس والجنرال نوغيس المقيم العام الفرنسي في ٢٩ رمضان ١٣٥٩هـ ٣١ أكتوبر/ تشرين آلأول ١٩٤٠، واستطاع السلطان أن يحفظ لليهود أسس الحياة الدينية والمدنية ويقصر استعمال القانون على المجالات

عليها- إلى اليوم- الكنيسة الأنغليكانية في طنجة. كما نذكر قيام جدنا جلالة المغفور لــه محمــد الخامــس بحمايــة اليهود المغارسة من بطش حكم فيشيئ المتحالف مع النازيــة، وما بـادر بــه والدنا جلالة الملك الحسن الثاني- طيب الله ثراه مـن اسـتقبال البابـا يوحنا بولــس الثانــى فــى أول زيـارة له لبلــد إســلامـي»1٠.

وبلغة الأرقام فاليهود المغاربة يقدر عددهم بحوالي ٣٠٠٠ إلى ٤٠٠٠ نسمة حسب التقرير العالمي للحريات الدينية الصادر سنة ١٠١٦م، وينخرطون

> السياسية والاقتصادية. موقع الجزيرة http://www.aljazeera.net/specialfiles/ -863f-45c8-3dcf-683f2d24/pages 40643f72a77d

١٥ - الرسالة السامية لصاحب الجلالة محمد السادس إلى المشاركين في مؤتمر مراكش حول: حقوق الأقليات الدينية في الديار الإسلامية: الإطار الشرعي والدعوة إلى المبادرة، الموقع الرسمي لوزارة الأوقاف والشوون الإسلامية المغربية، تاريخ النشر٥٦ يناير٢٠١٦.

٢٦ – تقرير تصدره وزارة الخارجية الأمريكية، انظر www.humanrights.gov و www.state.gov

بشكل دائم في شتى مناحى الحياة العاملة وفلى مختلف القطاعات، إذ كان لهـــم نصيــب كبير في الحياة الاقتصادية والاجتماعية والثقافية المغربية، و»يتأثـرون بالأحـداث الجارية فيه، ويخضعون لنفس الظواهر الاجتماعيــة التــى يخضـع لهـا المجتمع كله»٧١، وتمكن اليهود المغاربة من الذوبان في المحيط العام للمغاربة وساعد في ذلك «التقارب اللغوى وتشابه التكوين العقلى والتضامن الفعال، مع قدر لا يستهان به من المساواة، بل الانساجام الديني، وهـــى أمـــور تبلـــورت فـــى مظاهر العيبش اليومي والمناسبات الفريدة في الحياة «١٠ وما تزال إلى اليوم الأسر المغربية المسلمة واليهودية تتقاسم الأفراح والأعياد والاحتفالات، ولا يتعرض اليهود لأى مضايفات في احتفالاتهم وتنقلاتهم على الإطلاق، وهناك جمعيات ومنظمات يهودية تنشط على نحو سلس دونها مضايقات تذكر سهواء من طرف السهلطات أو المغاريـة المسـلمين أو المسيحيين وهو ما لوحظ

فعليًا في المجتمع المغربي، إذ إن السلطات المغربية توفر حماية أمنيــة لــكل كنيس يهــودي. وفى سياق البحث عن معطيات لكتابة هذه الورقة، زرت مدينـــة الصويـــرة المغربيـــة والتقيت ببعض اليهود المغاربة في كل مــن «دار الصويــري» أوفي خضم النقاش أشاروا إلى أنهم لا يحسون بأي تمييز عنصرى ولا يلحظ ون أى فارق دينى أو طبقـــى أو اجتماعى بل يمارســون حياتهم ككل المغاربة بشكل عادي، ونفس الأمر في مدينة فاس ومكناس والدار البيضاء والرباط وغيرها من المدن التي يستقر فيها اليهود، كما يتم تشييد معابد ومتاحف خاصة بالتراث اليهودي موجودة في عــدد مــن المــدن، وعلى رأســها متحف «بيت الذاكرة» في مدينــة الصويرة الســاحلية، كما شيد متحف يهودي في الدار البيضاء للحفاظ على الذاكرة اليهودية، ووصف بأنه الوحيد من نوعــه فــى منطقة الشــرق الأوسط وشهال إفريقياً.". وبحسب تقرير الحالبة الدينية بالمغرب فقد «دأب اليهود

المغاربة خلال كل سنة، بمن فيهم الذين هاجروا خارج المغرب، على ممارسة مختلف احتفالاتهم وطقوسهم الدينية بكل حرية، وتعتبر مناسبة «الهيلولة» أهم هذه الاحتفالات التي تستقطب أفواجًا كبيرة من يهود المغرب، بسواء منهم المستقرين في بلدهم أو خارجه. ويوجد 101 وليًا بهوديًا بالمغرب ضمنهم 111 وليًا مسلمين واليهود و01 وليًا مسلمًا يقدسه اليهود

و ٩٠ وليًا يهوديًا عند المسلمين، ويتنازعون في ٣٦ وليًا كل ينسبه إليه» أمّ. ويقر اليهود بأن المغرب استقبلهم وآواهم بمنطق متسامح أله أدل على ذلك مس تشبثهم الدائم بهويتهم وعاداتهم المغربية بالرغم من هجرتهم إلى إسرائيل أوغيرها من الدول، وشبكات الإنترنت مليئة بمقاطع وبرامح عن اليهود المغاربة في دول أخرى وحجم تمسكهم بعاداتهم وارتباطهم الوثيق بالهوية

اليهود في بلاد المغرب الأقصى في عهد المرينيين والوطاسيين، عطا علي محمد شحاته ربه، دار الكلمة للطباعة والنشر، الطبعة الثانية ١٩٩٩. ص ٧٩-٨٠.

١٨ - ألف سنة من حياة اليهود بالمغرب، حاييم الزعفراني، ترجمة أحمد شحلان وعبد الغني أبو العزم. الطبعة الأولى ١٩٨٦. ص ٧.

١٩ – مؤسسة يهودية في المدينة القديمة فمدينة الصويرة المغربية تقام فيها كل الأنشطة المتعلقة باليهود في مدينة الصويرة والنواحي.

٣- العلاقات المغربية الإسرائيلية من محمد السادس: محمد الخامس إلى محمد السادس: D8%A3%https://www.i24news.tv/ar/%D8 middle-/B1%D8%A7%D8%A8%AE%D8%

٣١ – الهيلولة: هي موسم زيارة الأولياء عند يهود المغرب احتفاء بذكراهم، فالمغرب يعتبر أرض تجمع أكبر عدد من الأولياء والصالحين والربيين والأحبار اليهود في العالم» يهود المغرب والتعايش اليهودي العربي، مصطفى الخلفي.

٣٢ – تقرير الحالة الدينية في المغرب ٢٠١١ – ٢٠١٢. الناشر: المركز المغربي للدراسات والأبحاث المعاصرة، الطبعة الأولى طوب بريس يونيو ٢٠١٥، ص ٣٥٤.

٣٣ – يهود المغرب والتعايش اليهودي العربي، مصطفى الخلفي، موقع الجزيرة العربي، مصطفى الخلفي، موقع الجزيرة الإخباري http://www.aljazeera.net/ -45c8-3dcf-683f2d24/specialfiles/pages 40643f72a77d-863f

المغربية من طبخ وملبس ولهجـــة... حتـــى أن الأمـــر يلتبس على الرائى ويجعله يعتقد أنهم مازالوا في أرض المغرب، كما أنهم في السنوات الأخيرة باتوا أكثر إقبالًا على زيارة أوليائهم ومقابر آبائهم، أما يهدود المغرب فقد تفاعلوا في الحياة العامة كغيرهم مـن المغاربـة من خلال مجموعة من الوقائع والأحداث، يمكن الاقتصار على بعضها ذات الدلالــة الرمزيــة وذلك كمـا يلى: يــوم ٢٣ يونيــو ٢٠١١ دعــا مجلــس الطوائـف اليهوديـة بالمغرب في بيان إلى التصويت بنعهم خلال الاستفتاء الدستورى الذي نظم في فاتــح يوليــوز ٢٠١١، وأعرب البيان عن إشادة الطائفة اليهودية المغربية ببعد النظر الذي يسه المحاور الكبرى لمشروع الدستور الجديد

كما أن السلطات المغربية كانت حريصة على مشاركة اليهود المغاربة في صياغة مسودة الدستور، من خلال عضوية الأستاذ ألبير ساسون في لجنة إعداد مسودة الدستورئي.

وبخصــوص الفئات المسـيحية المتواجـدة فــي المغـرب، فقد

تعهد ملك المغرب بحمايـــة أتباع الديانــة المســيحية، وهو ما أشار إليه في الرسالة التي بعثها إلى المؤتمرين في مؤتمر الأقليات الدينية في مراكيش فقال جلالته: «وعلى هذا النهج نسيرفي تمكين المسيحيين المقيمين إقامة قانونيــة بالمغــرب مــن أداء واجباتهم الدينية بمختلف طوائفهم وكنائسهم المتعددة. كما نعمل على تمتيع المغاربة اليهود بالحقوق نفسها المخولة للمسلمين بالدستور؛ فهم ينخرطون في الأحزاب، ويشاركون في الانتخابات، ويؤسسون الجمعيات ويقومون بأدوار مشهودة في النشاط الاقتصادي، فلهم وجود في الاستشارة والسفارة لجلالتنا، ولهم داخل مجتمعنا مشاعر عميقة مشتركة ما يزال يحملها حتى أبناء الجيل الثاني مـن اليهـود الذيـن هاجـروا إلى مختلف بلدان العالم»"، وأضاف أن المغرب عبر التاريخ كان «سباقًا إلى الحواربين الأديان، فغداة استقلاله سنة ١٩٥١ كان ينظم كل صيف بديـر تيومليلين،

وهو في جبل بجهة مدينة فاس کان به رهبان بندیکتیون تجمع للمثقفين والمفكرين ولا سيما من المسلمين والمسجعيين، وكانيت تحضيره شحصيات وازنه من أمثال المفكر المسيحى الشهير لوى ماسينيون» أم والمدن المغربية مكتظــة بالكنائــس التــى تُقام فيها الصلوات بكل أربحية ولا تتعــرض للإتــلاف أو الاعتــداءات بكل أشكالها وأنواعها، بل إن هناك كثيــرًا من دور العبـادة توفر لها الدولة المغربية حراسة دائمــة شــانها فــى ذلك شــان باقي المساجد والزوايا.

وإذا ما ابتعدنا عن القوانين والأعراف التي تسطرها الدولة المغربية لحماية رعاياها غير المغربية لحماية رعاياها غير المسلمين، لا بد من إلقاء النظر على المجتمع الذي التي يُعتبرالساحة الحقيقية التي يجتمع فيها كل أتباع الديانات المختلفين فيما بينهم، في الشارع ويقصدون معًا نفس في الشارع ويقصدون معًا نفس المؤسسات العمومية، فبالرغم من إصدار القوانين والتشريعات التي تؤكد على ضرورة حماية

معطى التعددية الدينية التي يتميز بها المغرب، إلا أننا في غالب المواقف نصطدم بواقع يكاد يشكك في كل تلك الضوا بط.

غير أن السوال الدي يطرح هنا هو هل حقًا هناك احترام لأتباع الديانات الأخرى في الشارع المغربي على اعتبار أن غالبية المغاربة يدينون بدين الإسلام؟

إننا إزاء هذا السوال نجد أنفسنا ملزمين باستنطاق الشارع المغربي، فبالرغم من سعي السلطات لحماية حقوق الإنسان وعلى رأسها حرية التدين والمعتقد؛ لكن في المقابل

٣٤ - تقرير الحالة الدينية في المغرب
 ١٠١١ - ١٠١١، الناشر: المركز المغربي
 للدراسات والأبحاث المعاصرة. ص ٣٥٧.

الرسالة السامية لصاحب الجلالة محمد السادس إلى المشاركين في مؤتمر مراكش حول: حقوق الأقليات الدينية في الديار الإسلامية: الإطار الشرعي والدعوة إلى المبادرة، الموقع الرسمي لوزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية المغربية، تاريخ النشر ٢٠١ ينابر ٢٠١٦.

٣٦- الموقع الرسمي لوزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية بالمغرب:. http://www.habous.gov.ma

نجد منعًا لأتباع الديانات الأخرى من ممارسة بعض مهامهم والتي قد تندرج ضمن الحريات الفردية، منها من باب التمثيل ممارسة التبشير برسالة عيسى عليه السلام، أو تنصير المغاربة المسلمين وإقناعهم بالتخلي عن دينهم واعتناق المسيحية.

لقد ذهب بعض المهتمين بهذا الشان إلى اعتبار»أمر التبشير والدعاية للمسيحية حقًا طبيعيًا تكفله المواثيق الدولية والنظام المعاصر للدولــة الحديثــة، بل بلـع الأمر ببعض المنتمين إلى هذا التيار حد الإعلان عن رغبته في الاحتجاج ضد أي تضييق يمكن أن يمـس الحـركات التنصيريــة المتواجدة بالمغرب؛ وقد تبنت هــذا الموقف الدفاعــي عمومًا الجمعية المغربية لحقوق الإنسان والمنظمة المغربية لحقوق الإنسان»۳۰، وبالتالي فهو يندرج ضمن حرية يكلفها القانون المغربى لكل المواطنين المغاربة كافة دون تميين فجاء في الدستورأن

«الدولة تضمــن لكل واحــد حرية ممارســة شــؤونه الدينيــة»^٣، وممارسية التنصير يقع ضمن الشـــؤون الدينيــة للمســيحيين. غير أن القانون الجنائي في المقابل صارم في معاقبة كل من يغرر بالمغاربة ويدفعهم لتغيير دينهم؛ ففي الفصل ۱۲ مــن القانــون الجنائــى: «مــن استعمل العنف أو التهديد لإكراه شخص أو أكثر على مباشرة عبادة ما أو على حضورها، أو لمنعهم من ذلك، يعاقب بالحبس من ســـتة أشــهر إلـــى ثـــلاث ســنوات وغرامـــة من مائتين إلى خمسهائة درهم. ويعاقب بنفس العقوبة من استعمل وسائل الإغراء لزعزعة عقيدة مسلم أو تحويله إلى ديانـــة أخـــرى، وذلـــك باســـتغلال ضعفه أو حاجته إلى المساعدة أو استغلال مؤسسات التعليم أو الصحــة أو الملاجــئ أو المياتم، ويجوز في حالة الحكم بالمؤاخذة أن يحكم بإغلاق المؤسسة التي استعملت لهذا الغرض، وذلك إما بصفة نهائيـــة أو لمدة لا تزيــد على ثلاث سنوات «٣٩»، وإن كان ظاهر النص

يدل علي تجريم استغلال جهل الآخرين أو إرغامهم على اعتناق ديانات أخرى غير الإسلام، وليس منع تغيير الدين بالاختيار ففي الحقيقة «لا توجد قوانين مغربية تجرم تغيير الإسلام، الحقيقة أن القانون المغربي يجرّم فقط محاولــة نشــر ديانــات أخــرى والتعريف بها وإقناع المغاربة بتغيير دينهم إلى دين آخر، وهو ما يسميه القانون الجنائي

(زعزعة عقيدة مسلم)»٤٠٠. وعمومًا يمكن القُول إن الواقع المغربى يصرح أحيانًا بمتناقضات صارخة، بين قوانين تسن وواقع يُعاش، فالكنائس وإن كثرت وسمح لها بالانتشار تظـل أجراسـها لا تقـرع فـي مقابل السماح برفع الآذان في المساجد، وقد أشار إدريس

الكتاني في كتابه (المغرب المسلم ضد اللادينية) إلى أن المغرب يتوفر على «على ١٨ السكان المسيحيين في مقابل ١٤ مسـجدًا ل ٧٠٠٠٠٠ من السـكان المسلمين»13، وهو عدد كبيروإن كانت الدولة المغربية توفرلها الحمايــة الأمنية وتســمح بإقامة القداس فيها، غير أن ذلك مسموح به فقط للأجانب. والظاهر أن المغرب يتعامل مع معطى التعددية الدينية التى يعيشاها بكثير من المرونة التى يمكن وصفها بأنها حذرة إلى حد ما، فتراه يسمح بإنشاء الكنائس والمعاهد الدينية والمقابر لغير المسلمين والجمعيات اليهودية والمسيحية وتنظيم الاحتفالات

المغرب، الفصل ٢٢٠ المعنون ب: الجرائم المتعلقة بالعبادات.

> ٤٠ اللادينيون في المغرب https://www.dw.com/ar

ا٤ - المغرب المسلم ضد اللادينية، إدريس الكتاني، مطبعة الجامعة الدار ألبيضاء، سنةً الطبع ١٣٧٨هـــ ١٩٥٨م، ص ۸۷. ٣٧ - التنصير بالمغرب ضرورة الفهم قبل الحكم، بنداود رضواني، مقال نشرفي جريدة المساء يُوم ١٨- ٩٠- ٢٠٠٩، والمقاّلة منشورة بالعنوان الإلكتروني التالي: http://www.maghress.com/almassae

٣٨ – دستور المغرب، تاريخ الإصدار ٢٠١١. الفصل الثالث من فصول حقوق الانسان بالمغرب، ص ٢٣.

٣٩ – القانون الجنائي من الدستور

بالمناسبات والأعياد الدينية لغب المسلمين، لكنه يعمل علي حماية ملية ودين الغالبية مـن المغارــة، فتراه بشــد أحيانًا ويبسط أحيانًا أخرى تحقيقًا للتوازن بين كل مكونات المجتمع المغربي، فقد أسس معهد «موافقة» على سنة ٢٠٠١ بالعاصمة الرباط لتكوين المكونين الدينية المسيحيين الكاثوليك والبروتستانت وقادة المجتمع المسيحي في المغرب على غرار تأسيس معهد محمد السادس لتكوين الأئمـــة والمرشـــدين الدينيين، وهو يعمل بشكل عادى ويستقبل طلبتــه مــن كل أنحـاء العالم، ويحرس فيع أساتذة مغارية مسلمون، لكنه يظل مؤسسة خاصــة بالمســيحيين الأجانــب وليــس لعمــوم المغاربـــة.

وتُعتبر هـذه المعطيات مـن كبريات التحديات التـي تواجه المغـرب فـي تعاملـه مـع مشـروع التعددية الدينيـة والتي هـي «تحديات دينيـة وعقديـة بالأسـاس، فالمغرب بلـد منفتح، وثقافـة التشـدد والتطـرف تكاد تغـزو العالـم كلـه ليـس فقط

في الدين الإسلامي بل في سائر الأديان الأخرى سماوية وغير سماوية، وقد تولد عن هذا نوع آخرمن التحديات وهي التحديات السياسية التي استغلت ظاهرة التشدد والغلو، وبنت عليها إلغاء وإقصاء الدين بالمرة "ع.

وإزاء كل هذه المعطيات وتفاديًا للوقوع في الصراعات التي تنشب عن التميز العنصري والديني المفضي للتناحر، عمد المغرب إلى جعل القانون هو الفيصل الذي يحمى ويعاقب كل القاطنين على الأراضي المغربية مواطنين أو مقيمين، فجعل الكل سواسية أمامه دونما اعتبار للدين أو المعتقد أو الجنيس أو غير ذلك، وينص الفصل ٢١ من الدستورعلي أنــه «لا يجــوز المس بالســلامة الجسدية أو المعنوية لأي شــخص، فــى أى ظــرف، ومــن قبل أيــة جهــة خاصــة كانت أو عامة»، مع استحضار التعددية الدينيــة ضمن الحقــوق المعنوية الصادرة في هذا الفصل. كما منع إقامة الأحزاب السياسية على أساس ديني أو إقحام

الأديان في السياسة، فينص الفصل السابع من الدستور على ما يلي: «لا يجوز أن تؤسس الأحزاب السياسية على أساس ديني أو لغوي أو عرقي أو جهوي، وبصفة عامة على أي أساس من التمييز أو المخالفة لحقوق الإنسان»، فتأسيس الحزب على أساس ديني يعني إلغاء التعددية الدينية، وفتح المجال لتأسيس الأحزاب على أسس للمجال دينية هو فسح في المجال للتمييز والفوضى، لذلك جاء المنع هو التنظيم لا الحظرن

وفي نفس السياق أثيرت الكثير من النقاشات حول إقحام الدين في السياسة وقد اعتبر الكثيرمن النشطاء الحقوقيين بالمغرب ذلك من أكبر التحديات التي تقف حجرعثرة أمام المغرب الإقامة دولة ذات تعددية دبنية تحتكم للقانون

دون غيره وتقر فعليًا بحريـــة المعتقد الذي يندرج ضمنيًا ضمن حقوق الإنسان الطبيعية. وقد أشار الناشط الحقوقي العلماني أحمد عصيد إلى ذلك بقوله: «حريــة المعتقــد ما زالت تعيش ظروفًا صعبة ومحنّا بسبب استمرار الدولة المغربيــة فـــى اســتعمال الدين في المجال السياسي، ونتيجة ذلك المغرب لا يعترف بالتعددية الدينية رسميًا، ويعتبر أن الذين يتبنون مذاهب دينية أخرى مثل التشيع أو ديانات أخرى مثل المسيحية والبهائية منحرفون وضالون، ويتجلى التضييق في هـذا المجال علـي الخصوص فى منع ممارسة الشعائر الدينيـــة علنًــا على جميــع الذين يتبنون ديانات أخرى غير الإسلام 

فالمغرب من جهة يقر بالتعددية الدينية ويحترمها،

اً كانظر: موقع "موافقة" على شبكة الإنترنت، مُتاح على الرابط التالي: https://www.almowafaqa.com/

2۳ – محمد خروبات، أستاذ محاضر بكلية الآداب والعلوم الإنسانية جامعة القاضى

عياض مراكش وأستاذ زائر بجامعة محمد الخامس أبو ظبي، لقاء مباشرمعه. كالدينيون في المغرب: تسامح نسبي رغم التجريم القانوني https://www.dw.com/ar

ولا يسعى إلى مضايقتها بأي وجــه من وجــوه المضايقــة، كما أن هـــذه التعدديــة الدينية تخضع لأحكام القانون المعمول به فى ظلل دولة الحق والقانون، فهـ و إذن تعـ دد منظــم ومؤطر، لا يمكن لأى فئة أن تستغله لمضايقة فئة أخرى، ويبقى مستقبل التعددية الدينية مستقرًا ومنضبطًا تحت مظلة إمارة المؤمنين، وهي مؤسسة لا توجد فــى أية دولة إســلامية ٤٠٠. وفيى المقابيل يصدم المشيروع بأكمله بواقع متناقصض صار لزامًا على الدولة المغربية إيجاد حلول حقيقية لذلك الخلاف الندى ينشب في مناسبات مختلفة وسن قوانين تعترف بالتعدديـة الدينيـة وتحترمها على جميع الأصعدة.

إن المغرب كغيره من دول العالم يعيش نوعًا من التغير الدائم والمستمر على مستوى القيم والمثل والقوانين والدين والاجتماع والاقتصاد والثقافة وغيرها، ولا يمكن له أن يكون متطرفًا عن تلك السيرورة الدائمة للمجتمعات المجاورة والبعيدة، وفي خضم ذلك يظل

معطي التعددية الدينية حاضرًا في كل السياسات والتشريعات التـــى تســـن، إذ لا بد مــن الحرص على حماية كل المواطنين وتمتيعهم بنفس الحقوق، وخلق لجان مختصة من الأديان المختلفة للاهتمام بالنص الديني وتأويله على الشكل الصحيح وحمايته من عبث العابثين، فخطابات الكراهيــة تصدر ممن يعمدون إلى تأويل النصوص على حسب أهوائهم وشحذ النفوس ضد المخالفين في العقيدة، وقد أدرج المغرب ذلك على رأس أجندته المتعلقة بتدبير الشاأن الديني، ويقول الملك محمد السادس في هذا الصدد: «إن تدبيرنا للشاأن الديني في المغرب في الوقي الراهن، يجعل من أهدافه الأساسية منع العبث بتأويل النصوص الدينيـــة، ولا ســـيما مــا يتعلـــق منها بالجهاد الذي أصدر فيه علماؤنا بيانًا قويًا»<sup>11</sup>.

وفي سياق الاندماج الدولي للمغرب وتجاوبه مع مختلف المعضلات التي يعاني منها العالم يقول الملك أيضًا: «وكلما تأملنا مختلف الأزمات

التى تهدد الإنسانية ازددنا اقتناعًا بضرورة التعاون بين جميع أهلل الأديان وحتميته واستعجاليته وهو التعاون على كلمة سـواء قائمـة لا على مجرد التسامح والاحترام بل علي الالتزام بالحقوق والحريات التي لا بدأن يكفلها القانون ويضبطها على صعيد كل بلد، غير أن الأمر لا يكفى فيه مجرد التنصيص على قواعد التعامل بل يقتضى قبل كل شيء، التحلي بالسلوك الحضارى اللذى يقصى كل أنواع الإكراه والتعصب والاستعلاء. إن عالمنا اليوم في حاجــة إلــى قيــم الديــن لأنها تتضمن الفضائل التي نلتزم بها أمام خالقنا رب العالمين والتي تقوى فينا قيم التسامح والمحبة والتعاون الإنساني على البر والتقوى. إننا نحتاج إلى هذه القيم المشتركة، لا فـــى ســماحتها وحســب بــل فـــى اســتمداد طاقتها مـــن أجل البناء المتجدد للإنسان وقدرتها على التعبئة من أجل حياة خاليــة مــن الحــروب والجشــع، ومن نزعات التطرف والحقد، حيث تتضاءل فيها آلام البشرية

وأزماتها تمهيدًا للقضاء على مخاوف الصراع بين الأديان»<sup>44</sup>. إن فلسفة الأديان وتاريخها، وعلم الأديان، والأنثروبولوجيا الدينية، وعله الاجتماع الديني، كلها معارف وعلوم تراكمية شانها فـــي ذلـــك شـــأن باقِـــي العلـــوم الإنسانية إجمالًا، وبالنظر في تطورها عبرالأزمنة نجد أنها كلها تقود إلى التسليم بأن «الحقيقة الدينية ليست انحصاريه بطبيعتها ومادتها، ولا بموضوعها ولا بطريقتها، وأن التجاوب مع المطلق يكون بفسحة في الأحكام، وتخفيف في الشرعة، وانفتاح في المنهاج، وتعايش في الممارسية وشرون التدبير فمن متصوفة الإسلام إلى عرّفات الهند وحكماء الصين وفارس واليونان (...) والقائمــة مفتوحــة، وكلهـا تضم بیـن جوانبهـا رصیــدًا من

20 - محمد خروبات، لقاء مباشر معه.

21 – الموقع الرسمي لوزارة الأوقاف المغربية.

٤٧ – الموقع الرسمي لوزارة الأوقاف المغربية.



التنظيــرات التي تؤكـــد على تعدد التجربــة الدينيــة، وعلــى تــوزع الحقانية في التجارب الدينية للبشرية جمعاء، وأن طريق الخلاص لا يمكن احتكاره فقط على دعاة الأديان» مهدا يعنى أننا في عالمنا- الذي يضج بالهتافات المتعالية والأصوات الصاخبة للفصل بين العلوم الدينية والعلوم الحقــة- أصبحنا في حاجــة إلى مســاهمات جدية تساهم في توسيع أفق مقاربة الوعيى الديني، واستنباط واستخلاص وتنزيل جوهر الأديان فى تحقيق التعايش والتوافق بين الفئات الاجتماعية المتباعدة دينيًا وفكريًا.

٤٨ – التعددية الدينية ومنطق التعايش
 أو في الحقيقة المفتوحة، مجموعة
 من الباحثين، ص ٤.

## قائمة المصادر والمراجع

- القرآن الكريم.
- دستور المملكة المغربية.
- عن مفهوم التعددية الدينية: بحث في كثرة الأديان، محاضرة وحوار مع الشيخ صادق لاريجاني، شبكة الفكر.
- تقرير الحالة الدينية في المغرب (١٠١-١٠١١، الناشر: المركز المغربي للدراسات والأبحاث المعاصرة، الطبعة الأولى طوب بريس يونيو ٢٠١٥. اليهود في بلاد المغرب الأقصى في عهد المرينيين والوطاسيين، عطا على محمد شحاتة ريه، دار الكلمة للطباعة والنشر، الطبعة الثانية ١٩٩٩.
- ألف سنة من حياة البهود بالمغرب، حاييم الزعفراني، ترجمة أحمد شحلان وعبد الغني أبو العزم، الطبعة الأولى ١٩٨٦.
- الرسالة السامية لصاحب الجلالة محمد السادس إلى المشاركين في مؤتمر مراكش حول: حقوق الأقليات الدينية في الديار الإسلامية: الإطار الشرعي والدعوة إلى المبادرة، الموقع الرسمي لوزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية المغربية، تاريخ النشر ١٥ يناير ٢٠١٦.

- التعددية الدينية ومنطق التعايش أو في الحقيقة المفتوحة، ملف بحثي جهزه مجموعة من الباحثين، دار النشر: مركز مؤمنون بلا حدود للنشر والتوزيع، تاريخ النشر: ١٠١٥/٠٦/٣٠.
- التعددية الدينية من وجهة نظر إسلامية، حسن الشافعي.
- التعددية الدينية رؤية إسلامية، أنيس مالك طه، منشورات الجامعة الإسلامية العالمية بماليزيا كوالا لامبور، الطبعة الأولى ٢٠٠٥.
- الإعلان العالمي لحقوق الإنسان، اعتمد بموجب قرار الجمعية العامة ١٧٧ أ. في ١٠ دجنبر ١٩٤٨م.

#### الجرائد والمجلات:

- جريدة أصوات مغاربية، تاريخ النشر ۱۱ نوفمبر ۱۰۱۷ https://www. النشر ۱۱ سaghrebvoices.com/a/morocco-Islamhtml.402823/-minorities
- مجلة الحوار المتمدن، عدد ١٤٤٨. تاريخ النشر ٢٠٠٦/٠٢/١.
- جريدة في الجامعة الإسلامية، عدد ٢، سنة ١٩٩٤/١٤١٤

## المواقع:

### - موقع الجزيرة الإخباري

http://www.aljazeera.net/ specialfiles/pages/683f2d3-24dcf-45c863-8f40643-f72a77d

- الموقع الرسمي لوزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية بالمغرب

http://www.habous.gov.ma

- www.state.gov -
- www.humanrights.gov -

#### - موقع الجزيرة:

http://www.aljazeera; net/knowledgegate/ opinions/12/6/2007

المحور الثالث

المؤسسات العلمية والتعددية

> المؤسّسات العلميّة وإدارة التنوّع الدّيني في العالم العربي: (المعهد العالي للحضارة الإسلاميّة نموذجًا)

> > رمضان البرهومهي– تونس

# المؤسّسات العلميّة وإدارة التعدّد الدّينيي في العالم العربي: «المعهد العالي للحضارة الإسلاميّة في تونس نموذجًا»

رمضان البرهومي أ

ً أكاديمي بالمعهد العالي للحضارة الإسلاميّة تونس. زميل مركز كايسيد العالمي للحوار.

#### مقدمة

من المفردات الأكثر شيوعًا وتداولًا في مختلف مستويات الاستخدام العلمي أو العاميّ/ الدّينيّ أو المحدنيّ/ الوطنيّ أو الدّوليّ/ الرسميّ أو الأهليّ، تأتي مفردات: الحـــوار-التّندوع- الاختلاف- الغيريّة أو الأخر، ويزداد هذا التّداول أهمّيّة حينما العّالب إلى مقاربات نظريّة لها دون شك خلفيّاتها الفكريّة والحضاريّة نظير: حوار الأديان/ حوار الثقافات/ نظير: حوار الأديان/ حوار الثقافات/ التّنوّع الدّينيّ، وهذا دون اعتبار أي قيد لغويّ أو وهذا دون اعتبار أي قيد لغويّ أو الاصطلاحيّة الأكثف حضورًا في

خطوط التلامس الفكريّ/ الثقافيّ بين الأنسجة الثقافيّة والأفضية الاعتقاديّة، وهذا الاشتغال المكتّف على قضايا التّنوّع والاختلاف نبّه غلى ضرورته فريق من المفكرين في خلال الربع الأخيرمن القرن العشرين حينما افتضحت الحرب الباردة وانكشفت أسرارها وظهرت إنتظاراتها التّدميريّة في واقع العلاقات الدّوليّة، وكان المفكر الفرنسى روجي غارودي من أبرز هؤلاء الفلاسفة الذين نبّهوا إلى ضرورة تحويل وجهة الواقع العالمي بتقديره الاستراتيجيّ بغاية الكشف عن المشتركات الإنسانيّة، وهذا الأمر» ليس اصطناع طوباوية لا أساس لها في الواقع بل هو دفع إلى الوعي بما تصبو إليه آلاف المجتمعات المتشاركة والطوائف على اختلاف أنماطها المتنوعة وهي تسعى إلى أن تغير الحياة فهي تحتاج إلى معرفة القاسم المشترك بين تطلّعاتها وأن تفتح إمكانات جديدة»، بصياغة رؤى تجديدية لمختلف مكوّنات الثقافات الإنسانية تقوم على تبنّي مفاهيم الحوار والتنوّع والتعدّد بدلًا من الدوغمائيات الدينية أو السياسية التي سادت العالم دون أن تثمرسلامًا/ وتعايشًا، بل إنّها فسحت الطريق للحروب والدّمار مفاهيم تتخطّى الوعي المنغلق والمتكوّن في ظروف الخوف والتوجّس الرّيبي من «الاّخر» فكان من الطبيعي أن تحتاج البشرية إلى بناء شبكة من المفاهيم والمقاربات النظرية غير تلك التي دمّرت بعناوين الصّراع والمقاربات النظرية غير تلك التي دمّرت بعناوين الصّراع

 اوجیه جارودي (۱۹۱۳-۲۰۱۹)؛ فیلسوف ومفکر فرنسي، اعتنق
 الإسلام سنة ۱۹۸۲م. له مؤلفات کثیرة منها: «وعود الإسلام»-«الإسلام بسکن مستقبلنا»- «حوار الحضارات».

٣- روجي غارودي: حوار الحضارات، ترجمة عادل العوّا: عويدات للنشر، بيروت، ١٩٩٩م، ص ١٠.

والصّدام بين الحضارات مكتسبات البشرية من قيم الخير- الحوار-الفضيلة - التي تراكمت عبر صيرورة تاريخية طويلة لا يمكن لنا تفصيل تعرّجاتها المتراكمة في الذّاكرة ولكن هذا الوعى بمنحنيات تاريخ الإنسانية في تراوحها بين قيم الصراع والاقصاء من جهة وقيم الحوار والتسامح من جهة أخرى، وهنا أود التنبيه إلى أنّنا في مرحلة الحاجة المُلحّة إلى الوقوف عند مرحلة مهمّة في التاريخ المعاصر وهى حركة التنوير الأوروبي وما فرضته من إصلاح في بنية الوعي الدّيني في السياق المسيحي الغالب بطبيعته في أوروبا، فعبارة الإصلاح لا تطرح من داخل أى تراث أو منظومة دينية مخصوصة، وإنّما تطرحها توصيفًا وتحليلًا لظاهرة تاريخية، اجتماعية، تأويلية قابلة لأن تدرس دراسة علمية بحتة، حسب مناهج العلوم الإنسانية والاجتماعية ومفاهيمها لاسيما المنهج المقارن..»، بما يقتضيه من اعتراف مبدئى بحقيقة التنوع الدّيني على اعتباره رافدًا أساسيًا من روافد أي نسيج ثقافي دون اعتماد التصنيف السائد في العالم من ناحية تقييم العائلات الدينية فى العالم إلى عائلتين رئيستين وهما: أولًا: الديانات الوضعيّة وثانيًا:

الديانات السماويّة في حركة التكامل التاريخى بين النبوات المتلبسة بالوحى في درجة من درجاته المباشرة بواسطة الأنبياء، أو بتأويله عن طريق علماء الدين أو اللاهوت. وهذا الأمر مُتفّق عليه بين أتباع الأديان...ولذلك نخشى من الانجذاب إلى دائرة الجدل النّظريّ بين التصورات النظرية والعقليّة المجردة، المُمتعة، ولكنّها لا تحقق نفعًا ملموسًا في الواقع أحيانًا، ومنذ فجر التاريخ يتصارع أصحاب العقائد لاعتقاد كل طرف منهم أن عقيدته هي الأصحّ وهي الّتي يجب أن تسود وأن تستعلى، ومع بروز الديانات الكبرى في الشرق بشكل عامّ، احتدّ الصّراع بين أهل العقائد حتّى أخذ شكلًا سويًّا في كثير من الأحيان وامتدّت آثاره حتّی یومنا هذا..»، وهذه مفارقة عجيبة بين جوهرية الأديان وتمثلاتها عند المقارنة بين قيم النّبوّات وفضائل الحكماء والأنبياء من ناحية وتقييم الكيفيّات التاريخيّة التي نزّل بها أتباع الأديان تلك المضامين في أزمنتهم الحضارية المتعاقبة وتعبيراتهم الثقافية المتنوعة والذى لا يمكن عزله عن شبكة المكوّنات الأخرى لكلّ بناء ثقافي.

إنّه من غير الممكن أن ننكر نحن أتباع الأديان، وضعية كانت أم سهاويّة، صحيحة أم محرّفة، في تقدير الادّعاءات أو الاتهامات المتبادلة، أنّنا في حاجة ماسّة الكارنا وتصوّراتنا، إذ لم تتحمّل أفكارنا وتصوّراتنا، إذ لم تتحمّل آثار الدّمار الهائل الذي تحمّله الضمير الإنساني بعنوان الحروب الدّفاعية عن الدّين مع الدّين مع الدّيان في جوهرها لا تحتمل هذا النّيزوع إلى الحقد والحروب إنّها نيداء السّماء بالحكمة والموعظة الحسية.

وربّما لا تكون هذه الإشارة واضحة دون اعتماد مثال من واقع الصراع بين اليهود والمسلمين في عصرنا وهو الأمر الذي لا تبرّره التوراة ولا القرآن. وللحقيقة والموضوعية نجد في التوراة كثيرًا ممّا في خطوطه العامّة، والقرآن الكريم يتحدّث في أكثر من موضع أنّ التوراة حرّفت ولم تشير آية واحدة إلى أنّ كلّ التوراة قد حرّفت»، وهو ما يعنى تهافت المواقف المدعية تأصيل مفاهيم الحرب/ العنف/ الإرهاب في متن النصّ الدّيني التأسيسي في كل دين باعتباره المصدر المحورى لتشكيل الوعى الدّيني ولكنّه غير مسؤول عن انحراف أتباعه.

وبالرجوع إلى راهن الإنسانية من غير الغوص في أتون الصراعات الدّينيّة في أفقها التاريخي وحتي ندرك حقيقة أثر التّنوع الدّينيّ في التّحقّق العملـــــــ لمفاهيم، ســــاد الاعتقاد في مثاليّتها، لاعتبارتعارضها الصارخ مع أحداث الواقع نجد أنّ تنظير القرن العشرين بخاصة نصفه الثانى فيما يتعلّق بالحضارات كان ذا طبيعة صراعيّــة بالأسـاس ولا ترجـع تلك النّظريّات الصّداميّة إلى التراكم العلمي الدي تحقق تاريخيّا ولكنّها ترجع إلى الظروف العالميّة المعاصرة»٧. بما يؤكّد أصالـة الحـوار-والسّلام واستثنائته الاقصاء

٤- محمّد الحدّاد: تجارب كونيّة في الاصلاح الدّينيّ-»محاضرات، اليونسكو للدّراسات المقارنة للأديان»، المعرب: مؤمنون بلا حدود، ٢٠١١. ص١١.

 - حسن الباش: القرآن والتوراة أين يتفقان وأين يفترقان؟ دار ابن قتيبة.
 ص ٧.

٦- حسن الباش: القرآن والتوراة وأين
 يتفقان وأين يفترقان؟، ص ١٤.

 ٧- على ليلة: تفاعل الحضارات بين إمكانيات الالتقاء واحتمالات الصّراع.
 مصر: جامعة عين شمس، ٢٠٠٦. ص ١٠.

ودمار الحروب وكأننا مضطرين حين تفكيك مكونات الأنسجة الثقافيّة إلى تثبيت حقيقة المغايرة بين جوهريّة الأديان وتاريخانيّتها، أي أنّ تفقير الأديان فى سموها الروحاني وتدنيسها بالشَّهوات والنَّزوع إلى التّحكُّم في «الآخر الدّينيّ» ليسس مجرّد انحراف اقترن بإمبراطور أو ملك في الدّائرة المسيحيّة أو الإسلاميّة مثلًا وإنّما هو تنميط للوعي الديني بفعل سلطة قيادات الأديان، وما يفرضه دورهـــم، مــن تأثيــر قطعـــي في أفكار أتباعهم وسلوكهم حتى وإن أنكر المسلمون مصطلح «رجـل الديـن» لارتباطـه بأجهزة المؤسّسة الكنسية، فذلك لا ينفى الأثر نفسه لسلطة العلماء عامّة والفقهاء خاصّة في تشكّل وعيى المسلم بالتّكاليف الإلهيّـة.

فليس بين المؤسّسات البشرية مؤسسة تضاهي الدّين في سيطرته على نفسية الفرد وزجره وكبح جماح شهواته سيواء أكان الفرد بدائيًا أم متمدّنًا \*\*، لأنّ دلالـــة الدّين لا تنحصر في أحدها دون غيره ولا تخفى آثاره المباشرة في تفاصيل سلوك المؤمن به

ودون التورّط في المقارنة بين نظريات أتباع الأديان في مدى التزامهم بجوهرية ما يؤمنون بيه، ولذلك فإنّه من المتاح لنا في ضوء هذه الإشارات العابرة التقديم بما يلي من التنبيهات المنهجية وهي:

التنوع الديني هو البوابة الرئيسة التي تفتح لنا طرق
 اكتشاف التنوعات الأخرى.

احسة أتباع الأديان إلى صياغة رؤى وتصورات لترشيد
 علاقتهم بأديانهم أوّلًا وبالآخر
 الدّيني ثانيًا.

" - دور المؤسّسات الدّولية ذات الصلة بقضايا الحوار والتنوّع الدّيني في صياغة مواثيق دولية، تتجاوز في فاعليتها مجرّد الاستشارة والاستئناس إلى درجة من الالتزام حتّى وإن كان أخلاقيا فحسب. وهو ما يردّ عنها اتهامات المتحمّسين لنظريات الصّدام بين الأديان للمنضّمات الدّولية واعتبارها أجهزة فاقدة للفاعلية في إدارة الواقع الدّولي ووقايته من الأزمات الكبرى التي يتوقّع أن تعصف بالإنسانية عامّة.

٤ – البناء التدريجي للوعيي الأكاديمي في المؤسّسات العلميّـة المختصّـة فــى الشُّسأن الدّيني في تنوّعاته المختلفة، بما يحقّق صياغة مقاربات عالميّة متجانســة في اعترافها بحقيقة التنوع الديني فے جوهریّته دون سابقیّة التبخيس أو التصنيم في السّياق الدّوغمائيّة، ولسينا في موضع التحامل على مؤسّساتنا العلميّة فـــى العالـــم العربيّ، من ناحية إدارتها للتّنوّع الدّينيّ، إذا قلنا إنّ غالبيّة جامعاتنا ومراكز البحث على ندرتها ومحدوديّة نجاعتها ما زالت تصنَّف الأديان إلى أديان صحيحة وأخرى باطلـــة، فلـــم تتجــاوز أكاديمياتنا العربيّة مؤرّخو الأديان في الدّائرة الإسكاميّة في تسميتهم المنتسبين للديانات السّماويّة «أهل الملك» ومعتنقى الدّيانات الوضعيّـة «أهـل النّحـل» وهذا التّصنيف بين الملل والنّحل للشهرســـتاني) وفـــي «الفصــل في الملك والأهدواء والتّحل، لابن حـــزم ، فالسّـــؤال هنا:

هـل تتيـح هـذه الخلفيّات المعرفيّـة القـدرة للمؤسّسات العلميّـة إدارة التّنـوّع الدينـيّ؟ فهـو السـؤال الـذي يفـرض

المؤسّسات العلميّة دورًا أعمق ممّا هـو عليـه الآن في مسالة التّنوّع الدّينيّ.

كلّ هذه الإشارات السّابقة قد تفيدنا في رصد بعض المؤسّسات العلميّة في عالمنا العربيّ في كيفيّة تعاطيها العربيّ في كيفيّة تعاطيها مع مسالة التّنوّع الدّينييّ؟ وهل أنّها تدير التّنوّع الدّينيّ؟ أم شان مصر أو لبنان. فهل أنّ المؤسّسات العلميّة الإسالمية المؤسّسات العلميّة الإسالمية أو المسيحية تتحمّل مسؤولية إدارة التنوّع؟ أم أنّ مقرّراتها وبرامجها تخفي نمذجة للوعي وبرامجها تخفي نمذجة للوعي الدّيني في مجتمعاتها؟

كلّ هـ قد التساؤلات لا يمكن أن تتحقّ الاجابة عنها، إلا بالاشتغال الميداني داخل هذه المؤسّسات، ولذلك فإنّني اختزلت أبرز قضايا المؤسّسات العلميّة والتنوّع الدّيني في تونس في استبيان عرضته على فريقين من الطلاّب والأساتذة بالمعهد العالى للحضارة

 ٨- سعدون محمود السّاموك: الأديان والمعتقدات القديمة، الأردن: دار المناهج، ٢٠٠١م، ص ١٩.

 ٩- على ليلة: تفاعل الحضارات بين إمكانيات الالتقاء واحتمالات الصّراع.
 طـ١٠٥، مصر: جامعة عين، ٢٠٠١م، ص ١٠٠

الإسلامية- وهو مؤسّسة تعليم عال تابعة لجامعة الزيتونة تعود بالنظر إلى وزارة التعليم العالي تمّ إحداثها وضبط نظام الدّراســة فيها وشــروط التحصّل على الشهادات الوطنية بها بمقتضى الأمر الرّئاسى عدد ٨٦٥ لسنة ١٩٩٥ المؤرّخ في ١٨ سبتمبر ١٩٩٥ والقرار الوزاري المورّخ في ٣ نوفمبر ١٩٩٥، وهروما أتاح لهذه المؤسسة العلمية الانفتاح على مؤسسات علمية آسيوية وإفريقيه تنتسب إلى أفضية ثقافيــة متنوعــة، مــا يعكــس أهمية المعتقدات الدينية بمضامينها المتغيرة وبمتونها المقدّسة، خاصة إذا نزلنا هذه التجربــة فــي ســياق حاجــة الإنسانيّة إلى بناء السّلام، من خــلال مـا تؤدّيـه المؤسسات الدينيّــة مــن دور أساســــق فـــى تكوين نسيج من العلاقات القائمة على التسامح والحوار بين أتباع الأديان والثقافات، وهو السّياق الـذي نفهم فـي إطاره تجربه المعهد العالى للحضارة الإسلامية في استقطاب طلاّب الدراسات الدينيــة مــن أصــول عرقيّة وجذور ثقافية متنوعة.

# المعهد العالمي للحضارة الإسلاميّة بتونس المهام العلميّة ومسألة التّنوّع الدّينمي

لا ينبغي أن نغفل في اهتمامنا بواقع التعليم العالمي في العالم العربيّ عن التّشــديد فـــي التّنبيه إلى تشــتّته فــى مرحلة مــا بعد الاستعمار/ الانتداب/ الحماية بين النّموذجين: أوّلهما يعتمد المناهـج التّقليديّـة الموروثة في سياق دور المؤسّسة الدّينيّـة، أى المسجد بما كان له من وظائف متنوّعة أهمّها الدور العلمــــتي طابعًا. وثانيهمـــا النَّمط التّعليمـــــ الوافــد مــن ســياق تفاعلات متبايّنة في الثّقافة العربيّــة بمــا تعاقــب عليها من آثار صدمة الحداثة التى برزت في الجدل في يقين من المشتغلين في الشَّان العلميّ والتّربويّ إمّا بالمحافظة على تقليديّــة المناهج وطــرق التّدريس أو بالانفتاح على تجارب التّنوير العلمـــت فـــى أوروبا.

وترتّب عن هذا الجدل في إستراتيجيّات التّعليم الجامعيّ استحداث مؤسّسات للتعليم العالي في التّخصّصات

العلمتة الدّقيقة. أمّا محال الإنسانيّات والدّراسات الدّينيّـــة فإنَّه لا يـزال إلـي يومنا فـي حال من الارتباك والتّمارّق بين الوافد والموروث. وهو ما يسمح لنا بملاحظة التقابل بين دور الجامعات الإسطاميّة ودور جامعات الاداب والإنسانيّات على امتداد خارطة العالم الغربق. ممّا أفرز تنافرًا وصراعًا بين توجّهات مؤسسات التعليم الدّيني مثل الأزهر الزيتونة والقرويين وغيرها من الجامعات الإسلامية التى صنّفت غير المنتسبين إليها من المارقين عن جوهر الثقافة الإسلاميّة. ولا أدلُّ علـــى هـــذا التّصــادم داخل المؤسّسات العلميّة الإسلامية ما حصل للشّيخ «علــى عبد

١- الشيخ علي عبد الرازق (١٨٨٨-١٩٦١م): أزهري مصر، كان يعمل قاضيًا. أصدر كتاب «الإسلام وأصول الحكم» عام ١٩٢٥م، وقد ناقش فيه فكرة الخلافة والحكم والحكومة في الإسلام، حيث رفض فكرة الخلافة وقال إنه ليس في الإسلام خلافة. انتقده البعض واعتبروه خروجًا على تقاليد الدين الإسلامي.

۱۱- الدكتور نصر حامد أبو زيد (۱۹٤٣-۱۰۱۰م): أكاديمي مصري بجامعة القاهرة. كاتب وباحث متخصص فى الدراسات الإسلامية وفي فقه اللغة العربية والعلوم الإنسانية، انتقده كثيرون بسبب رؤاه، لكثير من الأمور والقضايا

الـــرِّزَاق» نتيجـــة إصداره «الإســـلام وأصـول الحكـم» الوما حصل أيضًا مع «نصر حامد أبو زيد» في الأعدوام الماضية". وليبس الأزهر إلا مثالًا بارزًا لمحوريَّــة دوره وفاعليَّــة أثــره في الثّقافة العربيّة الإسلامية الحديثة دون التّذكير بالجدل المشابه لـه والَّـذي حصـل في جامعة الزّيتونة بعد سـنة ١٩٥٦، بيـن علمـاء الزّيتونة والمتحمّسين للمدرسة الحديثة يتقدّمهم محمّد الطّاهر بن عاشور ومحمود المسعدي وأظنّه الحال نفسه في المغرب الأقصى فى جامعة القروتين، ممّا يؤكد أثر الاختلاف بين التراثييــن والحداثييــن ســلبًا في تحمّل الحامعات الدينية أداء

والإشكاليات المتعلقة بالدين والقرآن الكريم. من أعماله: الاتجاه العقلي في التفسير (دراسة في قضية المجاز في القرآن عند المعتزلة). فلسفة التأويل (دراسة في تأويل القرآن عند محيي الدين بن عربي)، مفهوم النص دراسة في علوم القرآن، إشكاليات القراءة وآليات التأويل. نقد الخطاب الديني المرأة في خطاب التركية عزيز سني بك (تقديم ودراسة). التركية عزيز سني بك (تقديم ودراسة). النص السلطة الحقيقية. دوائر الخوف قراءة في خطاب المرأة. الخطاب والتأويل. التفكير في زمن التكفير، هكذا تكلم ابن عربي، الإمام الشافعي وتأسيس الأيديولوجية الوسطية.

دورها في تحقيق التقارب بين أتباع الأديان والاشتغال أكاديميًا على المشترك بينها دون انغلاق وإقصاء للآخر الديني.

وما دمنا نشتغل على مسالة التّنوع الدّيني في المعهد العالى للحضارة الإسلاميّة فإنّنا سنلتزم التنبيه إلى الحقائق التّاريخيّــة ذات الصّلــة بهــذه المؤسّسة التّابعة لجامعة الزّيتونة وهي في الأساس مقترنة بإحداث المعهد العالى للحضارة الإسلاميّة سنة «١٩٩٥»، وليس ذلك إلا استجابة لانشعال المؤسسات الدوليّـة بادراج قضايا الحوار والسلام في ضوء دراسة التحوّلات الدّوليّة في حرب الخليج الأولى سنة ١٩٩١. فكانت من أبرز الأحداث العالميّة الأكثر تأثيرًا في مواقف روّاد التوجّهات العولميّة، مثــل فرانســيس فوكويامـــا-صموئيــل هنتنجتــون- اجراهــام فوللـــر، فــــى تأكيدهـــم علــــى أنّ العلاقة بين الإسلام والغرب: تشعل محورًا مهمّا في الجدل الدّائر بعد مراكز النفوذ في العالم بعد الحرب الباردة وبالنظر إلى دراســة مســتقبليات العلاقات الدُّوليِّة. وإلى هذا المعنيى أشيار اجراهيام فوللير

في كتابه «الإسلام والغرب» إلى أنّ الأوروبيين عامّة واجهوا الإسلام علميًا منذ ظهور دعوته وأصبحت المجتمعات الإسلاميّة موضوعًا للدّراســة الأكاديميّــة والدّبلوماســيّة منذ العصور الوسطى"، وهو ما يفرض تحديًا علميًا على المسلمين في مدى معرفتهم بمكونات الأبنية الثقافية المتعددة وتفكيك قضايا التنوع الديني. سيّما وأن العالم العربى يمثل مجالًا تتشابك فيه الأديان بالنظر إلى تاريخها وراهنها وهو ما ينعكس على واقع مجتمعاتنا، وإن كان الأمر في الشّرق أكثر حدة من بلاد المغـــرب العربـــى.

يحتاج هـذا الـدور العلمـي إلى مؤسسات أكاديميـة تتجاوز بالذهنيات العربية والإسـلامية منطقـة الأمان الديني، منطقـة الأمان الديني، التاريخي بالحروب أو بالتبادل التجاري وغيـر ذلك من أشـكال العمليات التاريخيـة بيـن الدين الإسـلامي والمـوروث الاعتقادي المنطقـة العربيـة، فنحن مثـلا فـي تونـس كنـا ولا زلنا نحتـاج إلـى مؤسسـة جامعية مثـل المعهـد العالـي للحضارة مثـل المعهـد العالـي للحضارة

الإسلامية بغاية استئناف السدور التاريخي لجامعة الزيتونة أولًا واستجابة لحاجة الثقافة الإسلامية إلى توسيع آفاق التعارف على مكونات الثقافات الإنسانية الأخرى.

لذلك تشير الوثائق الرسمية إلـــى أنّ من مهامّ المعهـــد العالى للحضارة الإسلامية أنه يضطلع بتكوين الطلبة الوافدين من مختلف أصقاع العالم الإسكلامي وغيره (إفريقيا-أوروبا-آسيا) في العلوم الإسلامية، تضاف إليها العلوم الإنسانية التي تعتبر ضرورية مثل علم الاجتماع وعلم النفس وعلم الاقتصاد ومقارنة الأديان... مما يؤكد اختلاف فلسفة التدريس في المستوى التشريعي أو القانوني عن المؤسسات الجامعية الأخرى في انفتاحه على ثقافات غير إسلاميّة وهذه سابقة علميّة في تونسس خلل تسعينيات القرن السَّابق، اقترنت عند فريق من الأكاديميين بسقف عال من الانتظارات. ولكنّها في الآن نفسه سبّبت للفريق المقابل درجــة مــن التوجّـس والشــك ليقينهم في تعثّر الجامعات الإسكلامية في أداء مثل هذا

الـــدّور. وهذا مــا يفسّـــر "التّجاذب العلمـــى" بيــن مرجعيّتيــن فــــى إدارة المعهد العالى للحضارة الإسلاميّة والذي برزفي الاشراف الإدارى على المعهد بتعيين المشرفين عليه من جامعة الآداب إلى غايـة ١٠١١- تاريخ أحداث ثــورة ١٤ جانفــي٣، وهـــى المرحلة التي اعتبرها المنتسبون للزّيتونــة فرصــة اســترجاع المعهد العالى للحضارة الإسلامية وحصر دور أعضاء هيئـــة التّدريــس المختصّيــن في العلوم الإنسانيّة في أداء الدّور الأكاديمــــــى وباحتـــرازات كثيرة قد لا يتجاسر الأساتذة والطللاب على التّصريـح بها.

ولكن هذا التّجاذب الأكاديميّ على صلة وثيقة بمسألة التّنوّع الدّينيّ وتباين رؤية الأساتذة والمجالس العلميّة للمحتويات والمناهج التي

 ١١ جراهم فولى: «الإسلام والغرب، ترجمة شوقى جلال، ص ١٥.

۱۳ - ثورة ١٤ جانفي: الثورة التونسية، وتُعرف أيضًا بثورة الحرية والكرامة، وهي ثورة شعبية اندلعت أحداثها في ١٧ ديسمبر ١٠٠١م، تضامنًا مع الشاب محمد البوعزيزي الذي قام بإضرام النار في جسده في نفس اليوم تعبيرًا عن غضبه على بطالته ومصادرة العربة التي يبيع عليها، ثار التونسيون ضد مظاهر الفساد والظلم.

تعرض في ضوئها. ففي الوقت الذي يكتفي فيه التيار المحافظ في الدرس الجامعي بالنظر لمسألة الأديان على اعتبارها قضايا تاريخية فحسب. يلحّ الفريق المقابل على أنّ التنوع الديني حقيقة واقعة لا يمكن إنكارها في المجتمع التونسيّ أو غيره من المجتمعات العربيّة والإسلاميّة الأخرى. وهذا العربيّة المسؤوليّة في الاعتراف الإسلاميّة المسؤوليّة في الاعتراف العلميّ بالأقليّات الدّينيّة باعتبارها مكوّنا مهمّا في التّنوّع الثّقافي بالمعنى الأوسع.

ويظهر من المفيد التّذكير أنّ التّجاذب في مسائلة التّنوّع الدّيني في الفضاء الأكاديميّ-بين جامعة الزّيتونة وغيرها مـن المؤسّسات العلميّــة- قد ظهر في سلسلة من المقالات نشرها الأستاذ «فوزي البدوي»: أستاذ الحضارة بالجامعة التونسية تحت عنوان «من أجل بوليتكنيك لتدريس الأديان» شــهر جويليـــة/ يوليو ١٩٩٤ بأهـــم ملحق ثقافيّ فــى الصّحافة التونسـية حينـــذاك. وممّـــا اســـتوقفني في المقال الدعوة إلى سحب تدريك عله مقارنة الأديان من جامعـــة الزّيتونــة بإشـــارته إلـــى اعتبار «الدّين ظاهرة تاريخيّة من

أعظــم ما أنتجــه وعي البشــريّة أســمى وأرفع مــن أن يــوكّل إلى الزّيتونــة وحدها»٤٠.

وليس لنا سوى الاعتراف في ضوء هذا الموقف للأستاذ البدوي بأهمّية إستراتيجية رؤيته في العشرية الأخيرة من القرن السّابق القائمة على ضرورة استحداث مركز متخصّص في التّنوّع الدّيني.. وأن يتحمّل أتباع كلّ ديانة تدريس ديانتهم بحسب تصوّراتهم الثّابتة واليقينيّة المتّصلة بها.

ولم يكن لدى الأكاديميّين اعتراضًا على هذا المطلب الأكاديمـــى إلا أنّ جدّيّــة هـــذا التّصوّر وبراغماتيّته العلميّه لــم تخفي تأثــر صاحــب المقال بالتّوتّـرات التّاريخيّــة بيــن الزّيتونيّين. والمدرسيّين. ولذلك أظهر الأستاذ فوزى البدوى رغبة فى سحب مسالة التنوع الديني من دروس جامعة الزّيتونــة. وهــذا موضــوع يتجاوز الجدل فيه شروط المقال وغائيّاتــه وهــذا مــا أثــار الجدل بين الأكاديميين المهتمّين بقضايا الاختلاف والتنوع الدّينيِي، وأذكر أنني نشرت مقالًا في سياق هذا الجدل الإعلامي مع الأستاذ البدوي وكنت حينها طالبًا في مرحلة

الدراسات العليا ومتحمّسًا بدرجة الإحساس بضرورة الدّفاع عن كيان الزّيتونة المعرفيّ، وكان عنوان مقالي «المؤسّسات الدّينيّة بين يوتوبيا المشيخيّة وبوليتكنيك التّحديث» على أعمدة الصّحيفة نفسها بتاريخ أعمدة الصّحيفة نفسها بتاريخ حينها التّأكيد على دور الزّيتونة في تدريس علىم الأديان».

وإذا كان ليس من المهمّ التّفصيل في هذا الجدل فإنّه من الأهمّ اعتباره مؤشِّرا مهمًّا على التّوازي بين خطّين أكاديميّين في مسألة التّنوّع الدّيني، واليوم أقف على تفاصيل أخرى أخطر ممّا كان عليه الأمر في تسعينيات القرن السّابق. سيّما بعد التحاقي للتدريس بالمعهد العالى للحضارة الإسلاميّة وبعد انتسابى لفريق الزّمّالة الدّوليّة للمنطقة العربيّة كايسيد سنة ٢٠١٧، وإضافة إلى كلّ ذلك التّحوّلات الدّوليّة في مسألة التّنوّع الدّيني من جهة علاقتها ببناء السلام وتمكين المجتمع الدولي من بناء ثقافة التّنوّع والتّعدّد الدّينيّ ليتحوّل أتباع الأديان إلى سفراء سلام ومحبّة بدلًا من الصّورة الشّائعة في العالم عن اقتران الأديان بالعنف والحروب والأرهاب.

وهذا يعني أنّ «الدّراسات الدّينيّة تمثّل أخطر ميادين المعرفة وعلى

ذلك يجب الحذر ممّا يروّجه بعض المفكّرين من الدّمج بين الدّيانات لأنّ بناء مجتمعنا العقدي لا يحتملها لهشاشة و أحداديّة الوجهة فيه ١٠٠ مع أنّ مثل هذا الموقف لا يلغي حاجتنا الملحة لدراسة مسألة التّنوّع الدّينيّ بما يقتضيه من اختلاف وتعدّد بغرض الاعتراف بحدود المعتقدات وتباين تصوّرات أتباعها. لكـنّ المهمّ فـى علاقــة بجدل التّسعينيّات في تونيس حيول التّنوّع الدّينيّ أنّ جامعــة الزّيتونة لــم تتعامل مـع هذه المسائلة بالحدد المطلوب من الجدية العلميَّة، رغم إحداث المعهد العالى للحضارة الإسلاميّة فاِنّ المنكرين لتفرّد الزّيتونة بالمسالة الدينية ظلّوا يشتغلون في جامعات أخرى مختصّـة فــى الآداب والحضارة العربيّة ويتجاسرون على تقيّيم مواقفهم لمؤسّسات علميّه

12- فوزي البدوي: مقال من أجل بوليتكنيك لتدريس الأديان: ورقات ثقافيّة- الصّحافة- الجمعة ٨ جويلية ١٩٩٤م، ص ٩.

01- رمضان البرهومي: مقال-المؤسّسات الدّينيّة بين المشيخيّة وبوليتكنيك التّحديث: الورقات الثّقافيّة: الصّحافة. تونس الجمعة ١٤ أكتوبر ١٩٩٤م. ص ١١.

دوليّــة علـــى أنّ مقارباتهـــم هي التي تعكس حقيقة التّنوّع الدّيني، فوقع وا بدورهم في محضور الاقصاء لمواقف جامعــة الزّيتونة ورجمــوا أعضاء هيئــة التدريـس فيهـا بـكلّ سلبيّات التّقليديّــة والتّراثيّــة. يظهر أنّ هـذه الصّورة النّمطيّة هـــى التـــى تحكـــم رؤيـــة هؤلاء المدعين للحداثة لجامعة الزّيتونــة أحيانًـا، دون معرفة واقع التدرس الأكاديمي في سياق التّنوّع الدّيني وهو ما لا يعني إطلاقًا الدفاع عن برامـج جامعة الزّيتونــة وطــرق تدريســها قــدر ما يعنى ضرورة العمل على التّكامـل بيـن الاتّجاهيـن وهذا فيى واقع الحال كان من أبرز انتظاراتنا عند إحداث المعهد العالى للحضارة الإسلاميّة وهي الغايــة التــى لــم تتحقّــق إلى غاية الآن. حتّى بعد ١٤ جانفي ٢٠١١، وهو التّاريخ الذي أرجع الزّيتونة إلى المربّع القديم بانخراطها في الصّراع الهـووي والتفاف أغلبية أساتذتها حول الخيارات المحافظة خوفًا من الانحراف بنمط المجتمع التونسي إلى الفوضى الخلاّقة التي يبرّر لها أحيانًا بواقع التّنوّع الثقافي. وهذا ما يعنى أنّ مسألة التّنوّع

الدّيني في تونس ترتبط بعوامل منها ما يتعلّق بالتّحوّلات الاقليميّة والدوليّة ومنها ما يتصل بديناميّة المجتمع التّونسي وأثر ما تعاقب عليه من مشاريع الإصلاح الدّيني والسّياسي، ممّا يؤكّد أهمّيّة دور المعهد العالى للحضارة الإسلاميّة إمكانيّة تحوّله إلى مؤسّسة أكاديميّة، تمتلك القدرات العلميّة والخيارات المنهجيّة التي تسمح للمسلمين وغيرهم من أتباع الأديان الأخرى بالخروج من دوائر الشّلُّ والاحكام المسبقة والتوجّس خوفًا من الآخر الدّيني إلى منطقة الأمان الدّيني/ التّعارف على المشترك الإنسانــــى.

وهـذا المقصد مـن الممكـن تنزيلـه في واقـع علاقــة التبادل العلمــيّ بيـن الزّيتونــة وغيرهـا مـن المؤسّسـات العلميّــة فــي العالــم فــي ضــوء تفعيل إتفاقيّـات وبروتوكــولات التعـاون فضــلًا عــن ضـرورة اســتثمار عضويّتهــا فــي اتحــاد جامعات عضويّتهــا فــي اتحــاد جامعات العالــم الإســلامي وهو مــن أبرز مؤسّســات المنظّمة الإســلاميّة للتربيــة والعلــوم والثقافــة للإيسيســكو». وذلــك بتوســيع نطاق الاهتمــام بمســالة التّنوّع نطاق الاهتمــام بمســالة التّنوّع الدّينــي التــي لا أثــرلهــل فــي الســـتراتيجيّات هــذه المؤسّســة إســـتراتيجيّات هــذه المؤسّســة إســـتراتيجيّات هــذه المؤسّســة

حين التّدقيق في منشوراتها مثــل «مجلّـــة الجامعــــة» و»دليل الجودة والاعتماد بجامعات العالـــم الإســـلامـي» الصّـــادر ٢٠٠٨ و»إســـتراتيجيّة تطويــر التعليــم الجامعي في العالم الإسلامي» الصّادرة سنة ٢٠٠٨، وغير ذلك من الوثائق والبيانات العلميّة الصّادرة عـن المؤتمـرات الدّوليّة فى مختلف المؤسّسات العلميّة في العالم الإسلامي. وهذه إمكانات هائلة تتيحها شبكة علاقات منظمة التعاون الإسلامى والإيسسكو وهو السياق الذى استثمره وبصورة ذكيّة خبراء "كايسيد" بشراكته مع «الإيسيسكو» في مسألة الحوار بين أتباع الأديان وهو ما يسمح لكلّ المؤسسات العلمية المتخصصة فى المسألة الدّينيّة أن تتعدّى مرحلة النّمذجة/ أو التّنميط الديني إلى الاهتمام الأكاديمي بواقع التّنوّع الدّيني دون الاكتفاء بتاريخيّة هذه الظّاهرة الإنسانيّة.

إلا أنّ الحقائق والانتظارات المُشار المهاد المهاد المعهد البها سابقًا في علاقة المعهد العالي للحضارة الإسلاميّة بمسألة التّنوّع الدّيني تفترض عدم الاقتصار على النّظر في ضوابط إدارة التّنوّع الدّيني من جهة ربطها بالخلفيّة العلميّة والثّقافيّة لإحداث هذه

المؤسّسة فقط، وإنّما تقتضي إدارة التعدد الدّيني التّركيز على مضامين الدّرس الجامعي ومدى جدّية تعامل المقرّرات مع حقيقة التّنوّع الدّيني باعتبارها واقعًا معيشًا وليست تاريخًا مرويًا.

# التّنوّع الدّينمي في مقرّرات برامج المعهد العالمي للحضارة الإسلاميّة

نحتاج إلى التّنبيــه بدايــة إلى أنّ مصطلح التّنوّع الدّينـــى لـــم يــرد بهـــذه الصّيغة إطلاقًا في الوحدات أو عناوين المسائل العلميّة التي تدرّس في مرحلتي الاجازة أو حتّى الماجستير والدّكتوراه، وإنّما ترد المباحث العلمية المتعلّقة بالأديان بعناوين أخرى مثل: تاريخ الأديان/ الأديان الكتابيّة/ مقارنة الأديان/ الأديان القديمة/ حوار الأديان.. إلـخ، وكأنّ مفردات المقرّرات الجامعيّـة مازالت دون إنتظارات المقاربات العالميّة الحديثــة لأنّهـا وببسـاطة لــم تتجاوز الطروحات التّاريخيّـة أو تلك المواقف المتلبّسة بالخلفيّات الأيديولوجـة التـى

تــورّط المدافعــون عنهـا فــي الأحــكام المســبقة والاكتفاء فــي الاســتدلال عنهـا بالمدوّنة التراثيّـة القائمــة علــى تقنيات الجــدل والمناظــرة.

مع أنّ الاقتصار على هذه المدونة التراثية لا يعكس إلا شواغل أتباع الأديان في أطوار تاريخيّة لا يفيدنا الاحتجاج بها في عصرنا، وإنّما تنحبس فائدتها في مجرّد قراءة تاريخ الإنسانيّة في تموّجاته الاعتقاديّة، مثلما نستفید من تجارب مضت في التاريخ السّياسي أو الاقتصادي دون إسقاطها على الواقع الرّاهن، فالتّنوّع الدّيني حقيقة راهنة لم تختف في أيّ طور زمنيّ في ماضي الثَّقافات الإنسانيَّة أو حاضرها وإنَّما الأمر نفهمه في ضوء التّغالب بين أتباع الأديان. ولذلك فإنّ دلالة السنوّع الدّيني تنفي الصّراع بين الأديان وإنَّما هو صورة عن الصّراع بين أتباع الأُديان لدوافع سياسيّة/ اقتصاديّة/ ثقافيّة، ولا تتحمّل الأديان في جوهرها ما يترتّب عن تلك الصّراعات من عنف وحروب مدمّرة لوجود الإنسان أصلًا. ولذلك فإنّنا نتساءل عين مدى قابليه المقررات الجامعيّة في الجامعات الإسلاميّة في العالم ومنها المعهد العالى للحضارة

الإسلاميّة للتّمثّل الفعاليّ والواقعـــــّ للتّنـــوّع الدّينــــّة. وهـــذا السّـــؤال توحى بـــه عناوين الاختصاصات العلميّـة، أمّا في حال نظرنا في كيفيّة عرض مضامين تلك التخصصات علے الطُّلَّاب وہے پنتسبون لأفضية ثقافيّة متنوّعة، فهل أنّ تلك المضامين تستجيب لانتظاراتهم العلميّة وهل أنَّ الَّذيــن يَفدُون علـــى المعهد العالى للحضارة الإسلامية تعنيهـ مسائة التنوع الدّيني، وهل يميّز أعضاء هيئــة التّدريــس والطّــلاب بين التّنوّع في مضامينه التَّقافيّــة والدَّينيّــَة؟

هـذه كلّها قضايا تعمّدتُ صياغها فـي أربعـة أسـئلة تكونـت منها الاسـتمارة التي طرحتُها على فريق من الأساتذة والطّلّاب واعتمدت فـي صيغتها الاعتبارات التّاليـة:

1- عــرض الاســتبيان على أوســع عــدد ممكــن مــن الطّلبــة من ناحيــة تنوّعاتهــم الثّقافيّة وتعدّد جنســيّاتهم وبلدانهم.

المحافظة على أسئلة
 الاستبيان وبصيغة موحدة في
 عرضها على الأساتذة والطللاب.

"- تعمّد اختيار الأساتذة من الفريقين المشار إليهم سابقًا من جهة انتساب فريق منهم إلى التّخصّصات الشّرعيّة، والفريق الآخر إلى مجال الإنسانيّات.

3- مراعاة أبرز الإشارات النّظريّة المتّصلة بالسّياق التّاريخي والثّقافي لإحداث المعهد العالى للحضارة الإساميّة بتونس، وما رافقه من جدل تاريخي بين المؤيّدين لتحديث المؤسّسات العلمية وبين المحافظين على المقاربات التقليديّة في علاقة بالتّنوّع الدّيني وكيفيّات التعاطي العلمي مع ما يلازمه من القضايا الاجتماعية والثّقافيّة.

**رؤية فريق من أساتذة** المعهد العالمي للحضارة الإسلامية بتونس فمي إدارة التعدد الدينمي

في ضوء الإشارات المختصرة لخلفيات إحداث المعهد العالي للحضارة الإسلامية بتونس من زاوية علاقته بقضايا التنوع الديني، تحتاج إلى التعاطي العملي والبحث الميداني قي مدى استجابة هذه المؤسسة

العلمية في التفاعل مع تطورات الفكر الديني عامة، وبلا ريب الفكر الإسلامي في صلته بالعائلات الدينية الأخرى والنظر في مدى تواصل المسلمين مع أتباع الأديان الأخرى دون اعتبار انتسابها إلى الوحي السماوي أو نسبتها إلى حكماء الشرق القديم أو وظيفتها.

نشير إلى أنّ المعهد العالي للحضارة الإسلامية من المؤسسات الجامعية التونسية التي تشتغل على درس الحضارة الإسلامية في أوسع دلالتها خاصّة في مثل هذا الطّور من تاريخ الإنسانية، وعلى جامعة الزيتونة أن تستأنف دورها في الدّرس الحضاري، وليست مسألة التنوع الديني إلا مفردة ينبغي أن تكون بارزة في هذا الاتّجاه.

هـذه الانتظارات اختصرنا صياغتها قصد الوقو على مدى تحكم الطلبة والأساتذة في امتالك رؤية ميدانية وواقعية، والخروج من مرحلة اجترار العناوين الكبرى التي تتكرر في كل عصر، وهي مما يدّعيه أتباع كل الأديان مثل التسامح-العدل-المحبة-السام-العدر-الفضيلة... وغير ذلك الخير-الفضيلة... وغير ذلك من المفاهيم التي تشهد مع المسلمين وغيرهم في الحين

نفسه درجة من تعميه المعنى وتعويمه وهو ما يتعارض مع واقع أتباع الأديان وهه يدّعون الاقتداء بالأنبياء والحكماء. الاقتداء بالأنبياء والحكماء. وهذه ظاهرة تكاد تعُمّ كل الديانات، وهناك ندرك الجدوى العملية لمثل هذه المقالات التي يشتغل عليها مركز «كايسيد»، باعتباره مؤسسة دولية تهتم بالراهن الإنساني من جهة ترشيد العلاقة بين أتباع الأديان، وهو أساس صياغة الإستراتيجيات الدولية لبناء السلام.

وسعيًا إلى تحقيق هذه الانتظارات عرضت استبيانًا على فريق من أساتذة المعهد العالى للحضارة الإسلامية وطلاّبهـم. فــى ضــوء توصيــات فريــق خبــراء كايســيد وفـــي مقدمتهـم البروفيسـور «محمد أبو نمر» مع أنّنا اشتغلنا على عينات محدودة تعكس حقيقــة التنوع الثقافــي والديني في المعهد العالى للحضارة الإسلامية (انظرنص الاستبيان الخاص بالأساتذة صفحة). وهنا يمكن لفت النّظر إلى ما أبداه بعض الأساتذة مـن الاسـتغراب مـن اشـتغال المؤسّسات الدوليّة على مساللة التنوع الديني، ولكنّ ذلك لم ينفى حماس فريق آخر

في الاطّلاع على هذا الاستبيان والإجابة عن الاسئلة الموجودة فيه، وهذا ما اتّضح لنا في مقارنة تفاعلهم مع محتوى السَّوال الأوَّل المتعلَّق بدور المؤسّسات العلميّـــة فـــى بناء ثقافة التنوع الديني، لكنّهم رفعوا سيقف هذا الدّر باعتباره مـن انتظاراتهـم، وربّمـا يعكس هــذا الموقــف مــن جهــة أخرى ما نحتاجه من تدقيق أكثر في صياغة الاستبيانات لأنّني وقعت على درجة من الضبابيّة لـــدى فريـــق مـــن الأســاتذة في التّمييــزبين دلالـــة المصطلحين: التنوّع الثّقافي، التنوّع الديني. ولذلك فيانّ ٨٠٪ منهيم أكَّدوا على أنّ دورالمؤسّسات العلميّـــة مهمّ فـــى إدارة التعدّد الدينـــى ولكنّهم تعاملوا مع مسالة التنوع في الافق الاعتقادي، وربّما يكون ذلك الاختيار على وعيي منهم باعتبار الأديان في نهايتها ليست سوى تعبيرات ثقافيّة في علاقة الإنسان بمعتقداته. هـذا احتمال يمكن ترجيحه، لكنّه لا يلغي احتمال التعامل مع مسالة التنوع الديني في حدود الحوار/ التسامح، دون أن يكون ذلك اعترافًا صريحًا وقطعيًا بالتعدّد الديني في

مجتمعاتنا العربيّة. وهذا الاحتراز الخفيّ أحيانًا في إجابات الأساتذة يظهرمثلا في إشارة أحدهه إلى أنّ المؤسّسة التى تحرّس الفكر الديني والتنوع العقدي في إطار الدين الإسلامي وتدرّس العقائد الدينية المخالفة، فمن الطبيعي أن يكون لذلك أثر مهمّ في تحصين التنوّع من الانغللق ورفض حقّ الآخر الدّيني، في حين اتّجه أستاذ آخر إلى عدم تمييز التّثاقف عن التنوّع الدِّيني بقوله: «يتحقِّق التَّثاقف من خلال مناهج الدّراسة والنّدوات العلميّة والاحتفالات التّقليديـــة التـــي تمثل مشـــتركًا بين أتباع الأديان..".

وهذا ما يعمّ ق الانطباع الذي أشرت إليه في البداية وهو غياب الوعي بالحدود الفاصلة بين مفهومي التنوّع الثقافي والتعدّد الديني. وهو ما يظهر من إشارة أستاذ آخر من المختصّين في "الفقه من المختصّين في "الفقه الإسلامي" بقوله: «تأسّس ثقافة الاختلاف والتنوّع الديني والثقافي من الأسرة وتتدعّم في المدرسة وصولًا إلى الجامعة وترسّخ عبر البرامح التّعليميّة المستهدفة لهذا الجانب، لذلك

فإنّ تفعيل دور الجامعات الدينية ومراكز البحث المتخصصة في بناء ثقافة التنوع مسؤولية تتحملها الجهات المختصة في صناعة الرأي العام الديني».

كلّ هذه الاجابات تعكس بصراحة درجة عالية من الارتباك لدى الجامعيّين في العالم العربيّ في امتلاك مقاربات دقيقة في مسألة التنوّع الديني، ولا أعني بذلك الحكم على مواقفهم فهذه مسألة تتعلّق بضبط الصّيغ الاصطلاحيّة الشّائعة في العالم، وهي تكاد تكون متاحة لأتباع الأديان خارج الجامعات والتخصّصات العلميّة الدّقيقة.

إلا أنّ الأساتذة الذيان أكدوا على أهميّة دور المؤسّسات العلميّة في بناء ثقافة التنوّع الديني، انتبه فريق منهم إلى الديني، انتبه فريق منهم العالي للحضارة الإسالميّة في إدارة التنوّع الديني تقترن بتنوّع الخلفيّات الثقافيّة التي ينحدر الخلفيّات الثقافيّة التي ينحدر منها طالب المعهد من الوافدين خاصّة وهذه المسالة التبهت إليها أستاذة متخصّصة التبهت إليها أستاذة متخصّصة في اللّغة الانجليزيّة بقولها: «يساهم المعهد في بناء ثقافة التنوّع الديني والثقافي باحتوائه لأكثر من اا جنسيّة باحتوائه المخسيّة

غير عربيّة وهذا مهيمّ. فالطّلبة والأساتذة يعيشون في احترام ويمارسون الانفتاح على ثقافة الآخر»، فهذه الإجابة جمعت بين التنوع في المستويين الثُّقافي والدّيني، ورغيم ذلك فإنّنا نخلص إلى أنّ هذه النّسبة العالية من الأساتذة الذين ساهموا في الاستبيان لـم يتجاوزوا دائرة التسليم واليقين في كون التنوع الديني لا يتعـــدى حدود معنى التســامح بين الأديان، في الوقت الذي انتبه فريق أقليّة وهم ٦٠٪ إلى قضايا أخرى في علاقة بتحدّيات إدارة التنوّع الدّيني في المؤسّسات العلميّة فـــي العالم العربي ومنها المعهد العالي للحضارة الإسلامية.

وإلى هنذا الامر نبه أحد الأساتذة المختصّين في التّاريخ الإسلامي وأرجع الاختلال في الإدارة مؤسّسات التعليم العالي في العالم العربي لإدارة التنوّع الديني إلى أنّ: «اهتمام كليّات الأداب وجامعة الزّيتونة متواضع بالنّظر إلى محتوى البرامج وقلّة إشعاع تلك المؤسّسات على محيطها إضافة إلى قلّة المختصّين في مجال التنوّع الديني وخاصّة بعدد 10.1 حيث الديني وخاصّة بعدد 10.1 حيث

أعيد النّظر في بعض البرامج ممّا ضيّق في إمكانيّة تدريس مقارنة الأديان..».

نخلص من هذه الإشارة إلى ملاحظة محدوديّة دور المؤسّسات العلميّة في إدارة التنوّع الدّيني إمّا لاعتبارات علميّـة أو تاريخيةٌ وسياســيّة، وممّا يؤكّد هــذه المحدوديّة ما نبّه إليه أحد المتخصّصين في الحضارة والأَداب العربيّـة بقولـه:" إنّ كلُّ مؤسّسة أكاديميّة تتمترس في قناعات المجموعات المهيمنة فيها وتتخّد المقرّرات في الغالب وجهة واحدة وتكاد تنعدم البرامــج التـــى تصبّ في مجرى التنوع الديني والثقافي». وكأنّ هـذا الموقف يحيلنا على عوامل المحدوديّة في علاقة مؤسّساتنا العلميّة بالتنوّع الدّيني، وهو ما سمح لنا بالمرور إلى السَّوال الثَّاني وهو:

### كيف تقيّم استجابة أتباع الأديان والثّقافات للمحتوى العلمي الذي تقدّمه المؤسّسات العلميّة؟

والحقيقة أنها لم ترد إلا إجابة واحدة مختلفة عن بقيّة الإجابات، حيث اعتبر أحد الأساتذة الذين اختاروا تقييم درجة استجابة أتباع الأديان

للدرس الأكاديمي، لكنه اتّجه إلى تقييم هذه العلاقة في ضوء سلطة الدّين السّائد أو الغالب في فضائه الاجتماعي. كأن نتحدّث مثلًا عن دور الأزهر والزّيتونة والقرويّين في تحقيق الانتظارات العلميّة للمسلمين من هذه المؤسّسات المتخصّصة في العلوم الشرعيّةن وكأنّ هذا الرّأي يؤكّد بصورة أو بأخرى إجابات البقيّة في إقرارهم بضعف ومحدوديّة في إقرارهم بضعف ومحدوديّة الستجابة أتباع الأديان لمقرّرات المؤسّسات العلميّة، وذلك لأسباب المؤسّسات العلميّة، وذلك لأسباب أهمّها؛

- الفصل بين ما يتلقّاه الطّالب في الحدّرس النّظري وممارسته للشّان الدّيني في واقعه الأسرى والاجتماعي.

- ارتباط استجابة أتباع الأديان للحدرس الأكاديمي بالخلفيات الدينية والثقافية، فيكون التجاوب بقدر ما ينسجم المحتوى العلمي مع تلك الخلفيات.

- عدم توقّف هذه الاستجابة على الدّرس العلمي فهي تتعدّى ذلك إلى عوامل أيديولوجيّة وسياسّة.

- تقلّص الاهتمام بالأديان خاصّة في البلدان المتقدّمة وهذا بتعبير أحد الأساتذة الذي رجّح تراجع الاهتمام بالأديان لحساب

التَّـورات التّقنيـة. وهذه مسالة تفترض جدلًا أوسع من مساحة هذا المقال. وتكفى الإشارة هنا إلى أنّ العودة القويّة للاشتغال على الأديان اكتسحت في عصرنا أكثر التول والمجتمعات التى تشهد هذه الموجات الحادة مـن الابتـكارات العلميّة. - محدوديّــة تواصل أتبــاع الأديان مع المؤسّسات العلميّة، وهذه ملاحظــة جديـرة بالتّنويــه، لأنّ العلاقــة بيــن أتبــاع الأديــان تمرّ بين المؤسّسات الأكاديميّـة، وإنّما عبر المؤسّسات الدّينيّة يختلف الأمن فالمؤسسات الدينيــة لا يمكنهـا أن تنفصــل عن إتّجاهاتها الوعظيّة القائمة علے انطباعیّے موروثة تشــترك فيها كلِّ الأديان، وهي تقوم على أفكار مسبقة غايتها تشويه الآخر الديني. بعبارة أخرى فإن العلاقمة التفاعليمة بين أتباع الأديان لـم تنفصل عـن الخطاب الوعظيي/ الدعيوي، القائم على انطباعية موروثة تشترك فيها كل الأديان.

هكذا يكشف لنا إدراج مسألة التعدّد الدّيني في السّياقين الإقليمي والعالمي عن محدوديّة استفادة أتباع الأديان من المؤسّسات العلميّة نتيجة لتنامى العنف والصراعات

الدينيّة وحتّى المذهبيّة في نطاق الدّين الواحد. والسّبب في ذلك كما يقول أحد الأساتذة قد يرجع إلى عدم قدرة المؤسّسات العلميّة على ترسيخ ثقافة الاختلاف والتّنوّع في إدارتها للتعديّة الدينية.

وهـــذا الـــرّأى أيّدتـــه أســـتاذة مختصّـة فــى الحضارة الإنجليزية بتحميلها المسوولية في محدوديّة هذه الاستجابة إلى أتباع الأديان أصلًا، فهم النين يصيغون مقررات البرامج في المؤسّسات العلميّة وبهذا المعنى فان المجالس العلمية للمؤسّسات الجامعيّة هي التك تحمل وزر التوتّربين أتباع الأديان، وعليه فإنّنا لن نمتلك الحدد الأدنى من شروط تقييم دور المعهد العالى للحضارة الإسكلاميّة بتونس دون التّوقّف مع فريق من الأسانذة في تخصّصاتهم العلميّــة المختلفة على رؤيتهم لمسالة التنوع الدّيني، وكيفيّة إدراجها في مقررات البراميج، سيواء في مرحلــة الإجـازة أو الدّكتــوراه. ولذلك اعتمدنا الصّيغة التّالية في عرض ســـؤال الاســتبيان على النحو التالي: هل تستجيب المقررات الجامعيدة للمعهد العالى للحضارة الإسلامية

بتونيس لمقتضيات الحيوار بين أتباع الأديان والثّقافات؟ ما يمكن استخلاصه بداية من الإجابات أنّنا عدنا إلى مربّع السّوال الأول تقريبًا وهو إقرار٨٠٪ منهــم الَّذيــن أجابوا عن الاستبيان بإقرارهم لاستجابة البرامــج لمقتضيات الحــواربين أتباع الأديان، لكن الملاحظ مرّة أخرى أنهم وقعوا في حمل دلالــة التّنــوّع الثقافــي علــي معنى التّعدد الدّيني. وبسبب هــذا الخلل فــى المفهـوم الذي أشربنا إليه في مقدّمة هذا المقال، حصلت درجة من تطابق هذا التّوقّع مع نتائج الاستبيان. ولكنّ ذلك لا ينبغى أن يحجب عنّا تَنويه هذا الفريق مـن الأسـاتذة بمـا يلى:

- ضرورة تجديد مقرّرات البرامج في ضوء شروط الحوار بين أتباع الأديان، وهي المرحلة التي تمهّد لتحقّق التّنوع الدّينيّ في التشريعات الوطنيّة والدّوليّة.

- ضبط إستراتيجيّات ترسم الأبعاد المستقبليّة لتنوّع دينيّ في واقع المجتمعات الإنسانيّة عامّـة، وهو ما لا يمكن أن يتحقّق عبر وحدات الحّرس الأكاديمي فحسب.

ولكنّنا حين الرّجوع إلى نسبة ١٠٪ من فريق الأساتذة الَّذين أجابوا على الاستبيان، فإنّنا نقدّر احتراز أستاذ متخصّص في التّاريخ الإسلاميّ، حيث أرجع محدودية استجابة البرامج للتّنوّع الدّينيّ خاصّة بعدا١٠١ إلى شيوع فكرة عُلوّ دين على آخر، وهو ما يحكم ذهنيّة الأساتذة والطّلاب على السّواء، في الوقت الّذي أنكر فيه أحد الأساتذة، وهو متخصّص في الحضارة والأدب العربي، استجابة مقررات المعهد العالي للحضارة الإسلامية لحقيقة التنوع الديني وذلك لأنّها تتّجه في طبيعتها إلى تثبيت الدّين الواحد والمذهب الواحد والنّظر شزرًا واحتقارًا للآخر الدّينيّ والمذهبي.

وهذه من السّلبيّات المحمولة غالبًا على المؤسّسات العلميّة الدّينيّة عامّة سواء في العالم الإسلامي أو حتّى في العالم المسيحيّ، وهو ما يؤكد حاجة المجتمع الدّوليّ إلى إصلاح دينيّ عالميّ يتجاوز الإصلاحات الدّاخليّة الخاصّة بكلّ دين والموجّهة للعلاقة بين أتباعه فحسب.

وبذلك يتحقق الإصلاح في أبعاده الإنسانية بين المعتقدات الدينية في ضوء تنوعها وقدرتها على بناء انتظارات مستقبلية بين أتباع الأديان والمصالحة تحتاجها الأديان في علاقة بمكونتها المذهبية

داخلها، وهي المرحلة التي يحتاجها أتباع كل دين قبل التواصل والحوار مع أتباع ديانات أخرى. ولذلك فإننا في المعهد العالى للحضارة الإسلامية بتونس نحتاج إلى مقررات مبنية على التحليل والنقد، حتى تتعافى رؤيتنا النمطية للآخر الديني ونتجاوز مرحلة دوغمائية الحقيقة إذا تعلّق الأمربمخالفة السّائد الديني. وهذا يمكن أن يحصل بين المذاهب في الديانة الواحدة، ولذلك تعمدنا تقييم علاقة أساتذة المعهد العالى للحضارة الإسلامية بطلابهم، سيّما وأنهم من الوافدين في غالبيتهم بخلفيات ثقافية ودينية وحتى مذهبية مختلفة... فكان السؤال مباشرًا للفريق الذي تعاملنا معه في هذا الاستبيان:

### ما مدى استفادتك من طلابك في التعرف إلى ثقافاتهم والتنوع الديني في مجتمعاتهم؟

هنا وقفنا على الاختطاف في درجة تفاعل فريق من الأساتذة مسع هذا السوال، لأنّ الإجابات توزّعت بصورة متقاربة على الإقرار باستفادتهم مسن الطلبة، وإن كان ذلك بدرجات متفاوتة، حيث اعترف الفريق الأول بهذه الاستفادة ورفعها إلى كونها في درجة عالية، وذلك باعتبار تنوّع ثقافات الطّالة الوافدين

بما يتيح للأساتذة التّعرّف إلى ثقافات وربعا تصورات اعتقادية أخرى وهو ما يبرز خاصّة في النَّدوات العلميَّة وأشعال الدَّرس المسيّر فأشار أحد الأساتذة إلى ما يطف وعلى سطح مناقشات الطّلبة خلال حصص الــــدّرس المســـيّر مـــن خلفيّاتهم الدّينيّــة والثقافيــة ويواصل قوله، وهو ما يجعلنى أحاور بعضهم خارج حصص الدّرس لأكتشف خلفياتهـم الدينيـة، خاصـة وأن هذه المواقف لا تختلف في جوهرها عن موقف الفريق الثاني في التّنويه بتعدد وجوه الاستفادة من الطلاب، وذلك تبعًا لاختلاف قدرات الأساتذة على التواصل والقدرة على إدارة التعدد الديني حتى وإن كان في السياق الأكاديمي.

وبالنظر لاختلاف التخصصات العلمية لما من هامش التواصل مع الطلاب ومحاورتهم في قضايا لها صلة بالتنوع الديني، ولذلك شدد الأساتذة على أهمية المؤتمرات العلمية ذات الصلة بالتنوع الديني والحاجة إلى توسيع دائرة الساخفة العلماء والمفكرين مين أتباع الديانات المختلفة،

عكس ما اعتدنا عليه في المؤسسات العلمية الإسلامية فـــى العالـــم العربي، أمـــا الفريق الذي أقرب محدودية الاستفادة من الطلاب فإنّه أرجع ذلك إلى ثقافة الطالب وخلفياته الدينيــة والثقافية، التـــى لا تبرز إلا فى مناسبات مثل المهرجانات الثقافية التى ينظّمها اتحاد الطللاب الوافديان إلى الزيتونة فے مناسبات علے امتداد السنة الجامعية، فضلًا عن أن غالبية الطلبة مسلمون وينتمون إلى المذهب السني المالكي، أما الاستفادة من التنوع الثقافي، فهذا غاية ممكن إدراكها في فضاء الجامعــة أو خارجــه فــى حـال امتداد التواصل مع الطلاب. قصدنا في إعداد هذا المقال اجتناب الاعتماد على الأرقام والإحصائيات الجاقّة، واستبدلناها بما أمكن لنا من الملاحظات والمواقف المتنوعة والتي تعكس حقيقة التحديات التي يشتغل عليها مركز الملك عبد الله العالمي للحوار بين أتباع الأديان والثقافات (كايسيد)، في دقة الإستراتيجيات وجديت الخبراء والباحثين في طريق العمل

بين كل مؤسسات المركز على تحقيق الانتظارات الإنسانية في الحواروبناء السلام.

# طلبة المعهد العالمي للحضارة الإسلامية ومسألة التعدد الدّينمي

تفترض مسائلة التنوع الديني في أبعادها النظريّة حدًّا ضروريًا من معرفة فلسفات الأديان ونظريات علم الاجتماع الدّيني وتاريــخ الأديـان، ومـا إلــي ذلك من تفريعات العلوم الإنسانيّة في علاقة بالمعتقدات الدّينيّة، لكتن هذا لا يضمن لنا في كلّ الأحوال تمثُّلًا عمليًّا وواقعيًّا لممارسة هذا التنوع في حال تحدّثنا عن إدارة التعدد الدينك، لأنّ التنوّع في مستوى إدارتــه يتجـاوز الوعــى النظــرى إلى ممارسته. وهنا يحصل الاختلال خاصّة في مستوى العلاقات التّاريخيّة أو الرّاهنــة بيـن أتبـاع الأديـان، ولذلـك فإنّ تناول مسالة التنوع الديني في المؤسّسات العلميّة في العالـم العربي ومنهـا «المعهد العالى للحضارة الإسلامية» توجّهنا إلى قراءة مواقف طلاب

المعهد لاعتبار أنّ انتسابهم إلى هذه المؤسسة يمثّل دليلًا على قابليّة هذا التنوّع في سياقه الثّقافي فحسب.

وبما أنّ الأديان من أكثر الرّوافد فاعليّــة فــى الأبنيــة الثّقافيّــة المختلفة، فإنّ هولاء الطلاب لهـم مواقفهـم وانتظاراتهـم، وإن كانت لا تقتضى تدقيقًا وتفصيلًا مثلما استوقفتنا مواقف أعضاء هيئة التدريس، ولا يعني أنّنا ننكر محوريّة دور الطالَّاب، ولكنَّنا نتَّجه إلـــ أكثر الجهات فاعليّة في إدارة التنوّع الدّيني في المؤسّسات العلمية الأخرى والمؤسّسات الدوليّة. ولا يفوتنا التذكير بعدد مواقف الطّلبة بتنوّع أفضية الطــلَّاب ثقافيًا ودينيًا، وهــذا في علاقة مباشرة بالسّوال الأوّل في الاستبيان وهو: هــل للمؤسّســات العلميّــة والأكاديميّة أثر في بناء ثقافة التنوع الديني؟ والملاحظ من البداية علوّ سقف انتظارات الطلاب حيث اعتبر أكثر من ٨٠٪ منهم أنّ دور المؤسّسات العلميّة مهمّ في إدارة التنوّع الدّيني، وأشار أحد الطلاب من أندونيسيا إلى أهميّة هذا الدور في علاقة بالتطوّر الحضاري، وهو السّياق الذّي التزم به

غالبيّة الطّلبة الوّافدين، أمّا الطّلبة التّونسيّين فإنّهم أرجعوا أهميّة دور المعهد العالي للحضارة الإسلامية إلى ضرورة بناء شبكة من العلاقات الدوليّة بين الطلاّب من مختلف المؤسّسات العلميّة ذات الصّلة بتعليم القيادات الدينية وتدريبها.

وعي الطللاب بأهميّة ثقافة التنوع في سياقه الثقافي أو التنوع في سياقه الثقافي أو السياق الدّيني، ولكنهم لم يتفهّموا معنى إدارة التنوع الدّيني باعتبارها مرحلة ممارسة ثقافة التعايش بين أتباع الأديان المختلفة سواء في المجتمعات الواحد أو بين المجتمعات المنتسبة للأسرة الدولية.

وتكرّرت مع الطلّاب، كما مع الأساتذة، ملاحظة التداخل عندهم بين التنوّع الثقافي والتعدد الدّيني، وذلك لم ينف جرأة إحدى الطّالبات بقولها: التنوّع الدّيني غير مطروح في جامعة الرّيتونة، ولكنّنا انتبهنا إلى إشارة أحد الطلاّب إلى تأثّر الطّالبة بمحيطها الجامعي وطبيعة الدّرس الأكاديمي. وهذا يعني أنّ مسالة التنوّع الدّيني يعني أنّ مسالة التنوّع الدّيني الجامعية بالصّورة ذاتها، ذلك المؤسّسات الجامعية بالصّورة ذاتها، ذلك

الإنسانيّات والفلسفة قد نشهد فيها تنوّعًا دينيًا، وهذا قد لا يصرّح به الطّلاب الذّين يؤمنون بما لا ينسجم مع الدّين السّائد في المجتمع.

وعلى أية حال فإنّ تنوع إجابات الطالب نبهنا أيضًا إلى توتر فريق منهم وهو ما تعكسه مواقفهم، حتّى وإن كانوا من مواقفهم، حتّى وإن كانوا من الأقليّة التّي نفت دور المؤسّسات العلميّة، ومنها المعهد العالي للحضارة الإسلاميّة، في بناء ثقافة التنوع الدّيني، واعتبر هولاء الطالب أنّ المسؤولية العلميّة للمعهد تنحصر في تدريس العلوم الشرعيّة للطلبة تدريس العلوم الشرعيّة للطلبة الوافدين وتمكينهم من معرفة «المذهب المالكي» ليكون هولاء دعاة لهذا المذهب في بلدانهم الأصليّة.

وهذه في النّهاية ليست إجابة متعارضة مع انتظارات جامعة الزّيتونة، أي أنّه من المنطقي التأكيد على دور المؤسّسة العلميّة في تسويق المثال/النموذج الأفضل بين الأديان والثقافات الأخرى، لكنّنا وللأسف غالبًا ما نلاحظ تغذية هذه الأفكار بالاعتداء على الأديان الأخرى. وهذا لا يتوقّف على المسلمين وإنّما يمارسه أتباع المسلمين وإنّما يمارسه أتباع

المسيحية واليهودية وغيرهم وهي الحقيقة التي لا يمكن إنكارها فيما تواجهه الإنسانية من تحديات انحراف أتباع الأديان عن جوهر أديانهم التي يؤمنون بها أصلًا، ويكفي أن نتوقف هنا بالاشارة إلى معاناة مسلمي «الروهينغا» في «ميانمار»".

وهــذا مــا يبــرّر تعثّــر جهــود الموسّســات الدّوليّـــة فـــي إدارة التّنــوّع الدّينــي وهــو السّــياق الذي ينبغــي أن نثمّن فيــه برامج «كايســيد» واســتحداث مصطلح «الزّمالــة الدّوليّة». بمــا يعنيه من ضــرورة مجاوزة البشــريّة لتصنيف المجتمعات على الاعتبــار الدّيني أو الطّائفـــي والعرقـــيّ.

والمهــم أنَّ انحراف أتباع الأديان عـن معاني السّلم والتّعايش بما تمليه روح الأديان هــو الذي دفعنا إلى طـرح السّوال الثّاني علــ الطـلّاب وهو:

كيف تقيّم استجابة أتباع الأديان والثّقافات للمحتوى الذي تقدّمه المؤسّسات العلميّة؟..

انقسيمت المواقف إلى اتجاهات ثلاثة وبنسب متفاوتة:

فريق أوّل أقر بنسبة ٦٠٪ محدوديّة درجة هذه الاستجابة وذلك لاعتبار ضيق الأفق الدّيني واحتباسه فيما هو سائد في

المجتمع التونسي، لذلك فإنّنا نصرى أنّ كلّ مغايّر لنا اعتقاديًا هو في تعارض مع الإسلام. فأرجع أحد الطّلاب وهو تونسيّ إلى أنّ محدوديّة هذه الاستجابة ناتجة أساسًا عن ضعف المادّة العلميّة وعدم تنوّعها ممّا يترتّب عنه انعدام التّفاعل بين أتباع الأديان.

وانتبهت إحدى الطّالبات إلى أنّ ثقافة التّنوع الدّيني لا تتعارض مصع النّص القرآني الموجّب للنّاس كافّة على أساس المشترك الإنساني، وهوما تؤكّده صيغ خطاب الوحي «يا أيّها النّاس»، أيّها الإنسان»، «يا أيّها النّاس»، فهو خطاب يقوم على بناء فهو خطاب يقوم على بناء خلفت الأديان والحوار، وإن اختلفت الأديان والمعتقدات. الأديان والمعتقدات. وفعوا سقف استجابة أتباع الأديان إلى درجة عالية ولكنّهم وقعوا للتّعدد أخرى في التباس معنى التّعدد مرّة أخرى في التباس معنى التّعدد الدّيني بدلالة التّنوع الثّقافي. إلا أنّ

11- مسلمو «الرّوهينغا» في «ميانمار»: روهينغا اسم قومية عرقية تنتمي إلى ولاية أراكان، التي تقع غرب جمهورية اتحاد ميانمار، والمعروفة أيضًا باسم بورما. يعيش في ميانمار «بورما» أغلبية من البوذيين وأقلية من المسلمين، ويعاني الروهينغا المسلمون من تعنت السلطة ومضايقتها لهم.

أحد الطّلبة وهو من «غامبيا» أشُاد بدور جامعة الزّيتونة في نشر ثقافة التّسامح والتّعايش بين الأديان، وهو ما يثير التّساؤل عن حقيقة معتقدات الطّلاّب الوافدين.

هـذا الأمـرلـم ننتبه إليـه على اعتبارالتسـليم بانتمائهـم إلى الدّيـن الإسـلامي، ولنفتـرض أنّ وضعهـم كذلك، فإنّه مـن المهمّ أن يتيـح لهـم الـدرس الأكاديميّ معرفة كيفيّـة إدارة التّعدد الدّيني فـي مجتمعاتهـم وهـي متعدّدة فـي مجتمعاتهـم وهـي متعدّدة الأديـان، أي أن تتجاوزمهمّاتهـم المسـتقبليّة مجـرّد الارشـاد والنّصيحـة للمسـلمين إلـي والنّصيحـة للمسـلمين إلـي التّواصل مـع أتباع الأديـان الأخرى وتحسيسـهم بمواطنتهـم.

وهـ وما يقتضي قدرة علميّة على إدارة هـ ذا التّنوّع في المؤسّسات التي سينتسبون إليها، ومن ثمّة تساهم المؤسّسات الأكاديمية في تكوين شبكة من الخبراء المتخصّصين في إدارة التّعدد الدّيني في العالم.

٣- فريق من الطلاب بنسبة ١٠٪ اتفقت مواقفهم على نفي استجابة أتباع الأديان للمحتوى العلمي الذي تقدّمه الجامعات، وأحدهم اعترض عن التّفصيل في موقفه أو تبريره، في حين تنبّهت إحدى الطّالبات

إلى أنّ هذه الاستجابة منعدمة، لأنّ التّصوّرات السّائدة والخلفيّات الدّينيّة المتعصّبة هي الغالبة، فلا وجود لمسيحيّ يصدّق ما يعرفه عن المسلم والعكس صحيح.

وهـو مـا ينطبـق علـى أتبـاع الأديان عامّـة، وهـذا يرجع فى تقدير هذه الطّالبة إلى الاكتفاء بثقافة الحواربين اتباع الأديان في المستوى النّظريّ المجرّد، ممّا يدعم الأحكام المسبقة ويقلّص من الأثر الإيجابتي للتدرس الجامعي في الواقع، رغم أنّ غالبيّة الطَـلَّاب الذيـن أجابـوا عـن استبيان المقال بنسبة ٧٠٪ في السَّال التَّالَّ المتعلَّق بمدى استجابة المقررات الجامعيّة في المعهد العالى للحضارة الإسلاميّة لمقتضيات الحوار بين أتباع الأديان والثّقافات، فأقرّ هذا الفريــق من الطّلبــة بإيجابيّة محتوى هذه المقررات، ونبّه طالب مـن "غامبيا" إلــى أنّ التوتّر والعنف في العالم هو نتيجة لعدم استثمار دور الجامعات في إدارة التعدد الدّيني. ولكنّ ذلك لم يمنع إحدى الطّالبات-وهي تونسيّة- من التّأكيد على نسبية هذا التوجّه العلمي في المعهد العالى للحضارة

الإسكلاميّة. وذلك يرجع لمحدوديّة الاهتمام بحقيقة التنوّع الدّيني في الثّقافات التي ينحدرمنها الطّلبة الوافدون، فهم ينتمون إلى مجتمعات إسكلميّة وهذا الرّأي فيه درجة من التّداخل بين ما هو ثقافي وما هو ديني، مع أنّ هذا التّمييز لا يمنع اعتبار التعددية الدّيني من أبرز عناوين التنوّع الثّقافي.

ويظهر أنّ الفريق الثّاني بنسبة ٣٠٪ ينفي استجابة المقرّرات الجامعيّة لمقتضيات الحوار بين اتباع الأديان، حيث اعتبر أحد الطلاّب أنّ الاشتغال على التنوّع الدّيني طريق إلى تفكيك المجتمعات وليس الاهتمام بهذه المسألة في المؤسّسات العلميّة إلا تمهيدًا لثقافة مستقبليّة تحكم العلاقة بين أتباع الأديان.

يظهران أفق الرؤية المستقبليّة غيرواضح بالنّسبة إلينا في العالم العربي وفي مؤسّساتنا الجامعيّة سواء عند الطلاّب أو الأساتذة وهيئات المجالس العلميّة المسؤولة عن صياغة مقررات الحرس الجامعي مقررات الحرس الجامعي المقتصرة في أغلب مفرداتها ووحداتها على المقدّمات النظريّة للحوار بين الأديان، فهي منشعلة بالتّأريخ للأديان

ولا تهتم بالاشتغال على قضايا المقارنة بين جوهر الأديان وتمثّلاته في تاريخ الإنسانيّة، وهذا الأمر يقترن بالسّؤال الأخير في الاستبيان:

مَا مدى تحقَّق الاستفادة المتبادلة بين الطللّب في التعرّف إلى دياناتهم وثقا فا تهم ؟

وهذا السّـــؤال توزّعت بصــده آراء الطـــلّاب إلى ثلاثــة مواقف:

الأوّل- بنسبة ١٠٪ ويعتبر هذا الفريق أنّ الاستفادة عالية، ولكنّهم أكّدوا على أنّها لم تتجاوز دائرة الدّين الإسلامي رغم ما يتميّز به المعهد العالي للحضارة الإسلاميّة من التوّع في عناوين مفردات الدّرس الكاديمي فضلا عن انفتاح الرّسائل الجامعيّة في مرحلة الرّسائل الجامعيّة في مرحلة الماجستيروالدّكتوراه على الاخر الدّيني.

الثّاني - بنسبة ٧٠٪ و يضمّ فريقا من الطلّب الذين أقرّوا بمحدوديّة التّواصل وتبادل الاستفادة بين الطّلبة وذلك لانغلاق الوافدين منهم أحيانا وقلّه مبادراتهم في التّعريف بالدّيانات المكوّنة لثقافاتهم الاصليّة فضلًا عن عدم اعتماد منهج الحّورات التّدريبيّة على منهج الحّورات التّدريبيّة على

إدارة التنوع الديني في المعهد العالي للحضارة الإسلامية والاكتفاء بالتأريخ للحوار بين الأديان.

الثّالث وفريق الأقليّة من الطـــلَّاب بنســــبـة ١٠٪ فقـــد أثبتوا تنوع وجوه الاستفادة من الطللاب الوافدين ولذلك أكّد أحدهم على ضرورة تأسيس مراكز بحث وجمعيّات ثقافيّة تشتغل على الحواربين أتباع الأديان بالتّوازي مع الـدّرس الاكاديمي وهو الموقف الذي سنشتغل على تجسيده في المعهد العالى للحضارة الإسلاميّة بالتّعاون مع كايسيد فى ضوء انجاز مشاريع مبادرات فيى إدارة التعدد الدينيي و اعتماد شبكة لتقييم النتائج الواقعية في علاقة بأتباع الأديان و إعداد فريــق مــن الطــلاب لتحمــل مســـؤولية القيادة الدينيــة في مجتمعاتهم وقيادتها في طريق التعايش السلمي القائم على الاعتراف بالنعدديــة الدينية والحاجـــة إليها.

# ملاحق

## **نص الاستبيان** خاصٌ بأساتذة المعهد العال*مي* للحضارة الإسلامية– تونس ١٨ - ٢٠١٩

|                 | – الاسم:                                                      |
|-----------------|---------------------------------------------------------------|
|                 | – البلد الاصلى:    ـــــــــــــــــــــــــــــــــ          |
|                 | – المؤسّسة الّعلميّة:                                         |
|                 |                                                               |
|                 | السِّـؤال الاوّل:                                             |
| ينى والتَّقافي؟ | للمؤسّسات العلميّة والاكاديمية أثر في بناء ثقافة التنوّع الدّ |
| **              | . مه م                                                        |
|                 | محدود                                                         |
|                 | منعدم                                                         |
|                 |                                                               |
|                 | علَّل إجابتك:                                                 |
|                 |                                                               |
|                 | w.                                                            |
|                 | السَّــؤال الثَّاني:                                          |
|                 |                                                               |
| لمي الذي تقدّمه | كيف تقيّم استجابة أتباع الأديان والثقافات للمحتوى الع         |
|                 | المؤسّسات العلميّة؟                                           |
|                 | عالية                                                         |
|                 | 🔃 محدودة                                                      |
|                 | ☐ منعدمة                                                      |
|                 |                                                               |
|                 | وضّح مبرّرات موقفك:                                           |
|                 |                                                               |

| المحور الثالث                                                        |
|----------------------------------------------------------------------|
| السَّــؤَال الثَّالث:                                                |
| هل تستجيب المقرّرات الجامعيّة للمعهد العالي للحضارة الإسلاميّة بتونس |
| لم الم الم الم الم الم الم الم الم الم ا                             |
|                                                                      |
| نعم                                                                  |
| ス 🗀                                                                  |
|                                                                      |
| علَّل إجابتك:                                                        |
| ,0                                                                   |
|                                                                      |
| السَّــؤال الرَّابِع:                                                |
| ما مدى استفادتك من طلابك في التعرّف إلى ثقافتهم والتنوّع الدّيني في  |
| مجتمعاتهم؟                                                           |
| ً عالية                                                              |
| <br>محدودة                                                           |
|                                                                      |
| متعدّدة                                                              |
| علّل إجابتك:                                                         |

## نص الاستبيان

خاصٌ بطلبة المعهد العال*ي* للحضارة الإسلامية– تونس ۲۰۱۸–۲۰۱۹

| •                                                                                |
|----------------------------------------------------------------------------------|
| – البلد الاصلى:                                                                  |
| - المؤسّسة العلميّة:                                                             |
| • • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                                          |
| السَّـوَّال الاوَّل:                                                             |
|                                                                                  |
| للمؤسَّسات العلميَّة والأكاديمية أثر في بناء ثقافة التنوَّع الدِّيني والثَّقافي؟ |
| 🗌 مهــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                         |
| محدود                                                                            |
| _ منعدم                                                                          |
|                                                                                  |
| علّل إجابتك:                                                                     |
|                                                                                  |
|                                                                                  |
| السَّـؤال الثَّاني:                                                              |
| ر کستور از این                               |
|                                                                                  |
|                                                                                  |
| كيف تقيّم استجابة أتباع الأديان والثقافات للمحتوى العلمي الذي تقدّمه<br>« "      |
| المؤسّسات العلميّة؟                                                              |
| المؤسّسات العلميّة؟<br>عالية                                                     |
| المؤسّسات العلميّة؟                                                              |
| المؤسّسات العلميّة؟<br>عالية                                                     |
| المؤسّسات العلميّة؟<br>                                                          |
| المؤسّسات العلميّة؟<br>                                                          |
| المؤسّسات العلميّة؟<br>                                                          |

| المحور الثالث                                                        |
|----------------------------------------------------------------------|
| السَّـؤَالِ الثَّالثِ:                                               |
|                                                                      |
| هل تستجيب المقرّرات الجامعيّة للمعهد العالي للحضارة الإسلاميّة بتونس |
| لمقتضيات الحواربين أتباع الأديان والثّقافات؟                         |
| □ نعم                                                                |
| ጃ 🗌                                                                  |
|                                                                      |
| علَّل إجابتك:                                                        |
|                                                                      |
|                                                                      |
|                                                                      |
| النسَّوَال الرَّابِع:                                                |
| ما مدى تحقق الاستفادة المتبادلة بين الطلاب في التعرف إلى دياناتهم    |
| وثقافاتهم؟                                                           |
| عالية                                                                |
| محدودة                                                               |
| متعدّدة                                                              |
| -1- 1 11                                                             |
| علل إجابتك:                                                          |



الصحافة المصرية ومعالجة قضايا التنوع الديني من منظور المواطنة: دراسة لاتجاهات القائمين بالاتصال. رامىي عطا صديق– مصر

التنوع وأثره علمء النسيج الاجتماعي والمواطنة في الأردن «الإعلام التقليدي والرقمي». مرسيل عيسمے بولص الجوينات– الأردن

# الصحافة المصرية ومعالجة قضايا التنوع الدينمي من منظور المواطنة: دراسة لاتجاهات القائمين بالاتصال

رامىي عطا صديق ا

#### مقدمة

يُمثل موضوع الصحافة ومعالجة قضية التنوع الديني، واحدًا من بين أبرز الموضوعات الصحفية والقضايا الإعلامية المُثارة خلال الفترة الراهنة التى يمر بها المجتمع المصرى، لا سيما وأن وسائل الإعلام المختلفة، ومنها الصحف على مختلف أشكالها وتنوع مضامينها، تقوم بدور كبيرفي مراحل التحول الديمقراطي التى تمر بها المجتمعات، مثل الحالة المصرية بعد ثورتي ١٥ يناير ٢٠١١م و٣٠ يونيو ٢٠١٣م، من حيث دورها فى توفير المعلومات أمام الجمهور، والمساهمة في تكوين الرأي العام، وتنمية الوعى الوطنى والحس الأجتماعي، وتشكيل الثقافة

الخاصة بمبدأ المواطنة، وغيرها من قضايا ضرورية وإشكاليات ملحة.

وتأخذ إدارة التنوع الديني صحفيًا وإعلاميًا مستويين أساسيين..

الأول: على مستوى أبناء الدين الواحد، من حيث الممارسات الدينية وتفاعلات المؤسسة الدينية وعلماء الدين ورجاله، والتعددية المذهبية داخل نفس الدين، وغيرها من موضوعات.

الثاني: على مستوى العلاقة بين أتباع الأديان المختلفة، من حيث مساحات الاتفاق ومناطق الاختلاف، والحوارات اللاهوتية والسجالات العقدية أحيانًا، والمعاملات الاجتماعية، وغيرها مين قضايا.

اكاتب وباحث. أستاذ مساعد ورئيس قسم الصحافة بالمعهد الدولي العالي للإعلام- أكاديمية الإعلام الكاديمية الإعلام حامعة القاهرة. عضو مجلس إدارة معهد الدراسات القبطية. له العديد من المقالات والبحوث والمؤلفات. حاصل على زمالة مركز (كايسيد) العالمي للحوار.

وقد توصلت العديد من الدراسات والبحوث الميدانية إلى أن قضايا التوتر الديني والجدل بين المسلمين والأقباط أحيانًا، في الحالة المصرية، من الموضوعات الأكثر حساسية من حيث التناول الصحفي والإعلامي، واتهام وسائل الإعلام في كثير من الأحيان بالتحريض ونشر المعلومات المغلوطة وغير المؤكدة، بقصد أو دون قصد، حتى أصبحت بعض وسائل الإعلام – ومنها بعض الصحف – من الوسائل التي تساعد على إثارة الصراع على خلفية دينية بين المواطنين المصريين، وذلك «عبر الصور والتقارير والمقالات والحوارات والتحقيقات الصحفية، وقد يتحول الصراع إلى مادة إعلامية والتحقيقات الصحفية، وقد يتطور نتيجة المزايدة والإفراط عند نقل الحدث بكامل تفاصيله أو جزء منه، وذلك حسب توجهات الصحيفة السياسية والفكرية، وتأثيرات القائم بالاتصال على ما يكتبه»، ومن جانب آخر فإن القضايا

اً مجدي محمد عبد الجواد الداغر، معالجة الصحافة المصرية لمشكلات التوتر الديني وقضايا الصراع الطائفي بين المسلمين والأقباط في مصر: دراسة تحليلية على عينة من الصحف المصرية اليومية في الفترة من ٢٠١٠–٢٠١٣م، المجلة العلمية بكلية الآداب، جامعة حلوان، يناير ٢٠١٤م.

الدينية تحتل «مساحة مهمة وكبيرة في معالجات صحف الإثارة، ولا يقتصر الأمرعلى الدين الإسلامي فقط باعتباره دين الأغلبية في مصر، لكن تتطرق معالجات الإثارة إلى الدين المسيحي أيضًا، ولا يتم ذلك من أجل الأقباط فقط، ولكن من أجل المسلمين أيضًا الذين يمثل الأقباط بالنسبة لهم آخر لا يعرفون عنه شيئًا رغم أنه يعيش معهم ويقاسمهم الوطن بأفراحه وأتراحه وأتراحه وأتراحه فرق»."

من هنا تأتى أهمية هذه الدراسة التى تستهدف الوصول إلى إستراتيجية صحفية، قد تنبثق عنها مدونة سلوك، تراعى القيم المهنية المتعارف عليها وتساعد الصحفيين من مختلف المؤسسات، القومية والخاصة والحزبية، على تقديم معالجة صحفية/ إعلامية مهنية تتسم بالحياد والدقة والصدق والموضوعية لموضوع التنوع الديني، تنطلق بالأساس من منظور المواطنة، حيث المشاركة والمساواة في الحقوق والواجبات بين جميع المواطنين دون تفرقة أو تمييز لأى سبب كان، من خلال التعرف على آراء الجماعة الصحفية فى الصحف على مختلف أشكالها وتنوع مضامينها واختلاف ملكياتها وتوجهاتها السياسية والفكرية.

وتنبع أهمية هذه الدراسة أيضًا من أن موضوع الصحافة/ الإعلام وإدارة التنوع الديني، سواء معالجة القضايا المتعلقة بأبناء الدين الواحد، أو تلك المتعلقة بالعلاقة بين المختلفين دينيًا، لم تحظ بالقدر الكافي من الدراسة والبحث، بالأخص في مجال القائم بالاتصال. ومن ثم فإنه من الممكن أن تشكل نتائج الدراسة الحالية أساسًا علميًا في بناء استراتيجية صحفية وإعلامية تختص بدور الصحافة/ الإعلام في كيفية معالجة قضايا التنوع الدينى والتعددية المذهبية فى المجتمع المصرى تعتمد بالأساس على مبدأ المواطنة الذي يستوعب جميع المواطنين دون تفرقة أو تمييز بينهم.

إن ثمة خللا ما في معالجة الصحافة المصرية للعلاقة بين الأغيار دينيًا والمختلفين مذهبيًا، وهو الأمر الذي أكدته العديد من البحوث والدراسات والمؤلفات والكتابات، فضلًا عن أن هناك احتجاجًا متزايدًا يتصاعد يومًا بعد آخر بشأن التغطية الصحفية/ الإعلامية لأحداث التوتر على خلفية دينية أو مذهبية، حتى أصبحت الصحافة، وغيرها من وسائل الإعلام، طرفًا رئيسًا في تلك الصراعات أحيانًا، ما يستدعي البحث في الأسباب ومحاولة تقديم العلاج.

ومن هنا تكمن مشكلة الدراسة في ضرورة التوصل إلى ميثاق شرف «نوعي»، أو ما يمكن تسميته «مدونة سلوك» تحكم الممارسة المهنية للمعالجة الصحفية للعلاقة بين المختلفين في الدين، ونعني هنا تحديدًا المسلمين والمسيحيين في الحالة المصرية.

ولأنه لا يمكن وضع ميثاق شرف تنظيمي أو إقرار مدونة سلوك بمعزل عن الممارسين وأبناء المهنة، فمن الأهمية أن يقوم الصحفيون أنفسهم، في إطار التنظيم الذاتي للجماعة الصحفية، بوضع تلك المدونة التي تتضمن مجموعة من القواعد المهنية والممارسات الأخلاقية، حتى يلتزمون بها في ممارساتهم الإعلامية عند إدارة العلاقة ومعالجة الموضوعات ذات الصلة بالأغيار والمختلفين دينيًا.

وتستمد الدراسة الحالية أهميتها من خلال مجموعة من الاعتبارات على النحو التالى:

أولًا: تزايد الاهتمام المجتمعي، إضافة إلى الاهتمام البحثي والأكاديمي، بمبدأ المواطنة خلال السنوات الماضية، وبالأخص بعد إقرار مبدأ المواطنة في الدستور المصري عام ١٠٠٧م، وإن كان البعض من الباحثين مازال يتردد في دراسة

موضوع العلاقة بين المسلمين والأقباط، بسبب حساسية هــذا الموضوع واعتباره قضية شائكة، أو الخوف مــن الاتهام بإثارة الفتنــة والتوتــر، فضلًا عن اعتبار هــذه المسائلة قضيــة أمــن قومي.

ثانيًا: الحاجة الضرورية والمُلحة إلى دراسة دور الصحفيين في تناول قضايا التنوع الديني، في ظل شكوى عامة ومتكررة من معالجة الصحف المصرية، على تنوعها، للموضوعات المتعلقة بالعلاقة بين المختلفين دينيًا، وللعلاقة بين المختلفين مذهبيًا داخل الدين الواحد.

ثالثا: حاجة الجماعة الصحفية/الإعلامية إلى إرشادات تساعدهم في كيفية معالجة الموضوعات ذات الصلة بين المختلفين دينيًا، وإدارة التنوع الديني الذي يُعد سمة أساسية في المجتمع المصرى.

 حمد الباز، صحافة الإثارة: السياسة والدين والجنس في الصحافة المصرية، القاهرة: مكتبة جزيرة الورد، ٢٠١٠م، ص ٧٥٧.

4- انظر: أماني السيد فهمي. تأثير التغطية الإعلامية لقضايا المسيحيين في وسائل الإعلام على هويتهم الاجتماعية، المجلة المصرية لبحوث الإعلام (جامعة القاهرة: كلية الإعلام)، العدد التاسع والثلاثون، يناير- مارس

لــذا تســتهدف الدراســة-بشكل أساسي- التوصل إلى استراتيجية صحفية خاصة بمعالجة وإدارة قضايا التنوع الديني من منظور المواطنة، ما قد يساعد على إعداد مدونـــة ســـلوك، تكـــون بمثابـــة ميثاق شرف نوعلى هدفها ضبط الأداء الصحفي/ الإعلامي عند إدارة موضوع التنوع الديني في مصر ومناقشة وتناول موضوعات العلاقة بين الأغيار «المختلفيان» داخال الديان الواحد وعلى مستوى العلاقة بين أبناء الأديان المختلفة. وهناك مجموعة من الأهداف الفرعية التى يمكن توضيحها في النقاط التالية:

1- التعرف على مدى تأثر الصحفيين في تغطياتهم الإخبارية لقضايا وموضوعات التنوع الديني، بالسياسة التحريرية للصحيفة التي يعملون بها، ومدى تدخل الرؤساء المباشرين في عمل الصحفيين وممارساتهم المهنية.

اح رصد المشكلات التي تواجه الصحفيين أثناء تغطية موضوعات التنوع الديني والعلاقة بين الأغيار دينيًا، وكيفية مواجهتهم لها.

۳- اكتشاف مدى التزام الصحفيين بميثاق الشرف الصحفى.

لتعرف على درجة الموافقة على المعايير المقترحة لضمان معالجة صحفية مهنية لتغطية موضوعات التنوع الدينى فى مصر.

4- التوصل إلى الحلول المقترحة لضمان التزام المعالجة الصحفية بالمهنية في مجال إدارة التنوع الديني وتغطية العلاقة بين الأغيار دينيًا في مصر.

## مبدأ المواطنة: قراءة في المفهوم

يُعد مصطلح «المواطنة»، Citizenship، واحدًا من بين أبرز المصطلحات الحديثة نسبيًا، على وجه الخصوص في الأدبيات العربية مقارنة بالأدبيات الغربية، حيث إن «المواطنة» مفهـوم ذو تاريـخ طويـل فـي التراث الغربي، فالإرهاصات الأولى للمواطنة تعهد إلى دولة اليونان مع ظهور دولة المدينة (City) وتمتع بعض الفئات الاجتماعية بمزايا المواطنة من حيث المشاركة في وضع المبادئ التى تحكم المدينة، بالإضافة إلى حق المشاركة السياسية ومناقشة الشئون المدنيـــة العامـــة والمســـاواة مع الأفراد الأحرار أمام القانون'.

وإذا كان مصطلح «المواطنة» قد ارتبط بوضوح أكبر بنشأة الدولة الحديثة، فإنه مع الوقت أخذ المفهوم أبعاده ومضامينه الحديثة شيئًا فشيئًا٬ وكانت مساهمات عالم الاجتماع الإنجليزى توماس همفری مارشال Thomas Humphrey Marshall (۱۸۹۳–۱۹۸۱م)، رائدة في دراسات المواطنة في تاريخ الفكر الحديث، حيث اهتم بدراسة هذا المجال، في عدد من دراساته ومقالاته، ومن ذلك عمله الأشهر والأكثر تأثيرًا «المواطنة والطبقة الاجتماعية» (Citizenship and Social Class)، الذي بيَّن فيه أن المواطنة هي مجموعة من الحقوق التي تشمل حقوقًا مدنية وثانية سياسية وثالثة اجتماعية، وكان رأيه أن المواطنة الاجتماعية تكمل وتعزز المواطنة المدنية والسياسية^.

وحسب الموسوعة البريطانية

0- شبل بدران، مكانة المواطنة في التعليم: التربية على المواطنة في المناهج الدراسية، القاهرة: الهيئة المصرية العامة للكتاب- سلسلة الدراسات السياسية والاستراتيجية، ح١٠٥م. ص ٩٦.

 آ- محمد عثمان الخشت، فلسفة
 المواطنة وأسس بناء الدولة الحديثة،
 القاهرة: الهيئة العامة لقصور الثقافة-سلسلة: الفلسفة، ١٠٤٥م. ص ١٨.

٧- انظر: يسرى مصطفى، المواطنة:

(ENCYCLOPEDIA BRITANNICA) فإن المواطنة هي علاقة بين الفرد والدولة التي يكون الفرد مدينًا لها بالولاء، وبالتالى فإنه يحق له حمايتها، كما تعنى المواطنة وضع الحرية مع المسئوليات المصاحبة، حيث يتمتع المواطنون ببعض الحقوق، إلى جانب بعض الواجبات والمسئوليات التي تم إنكارها أو تمديدها جزئيًا للأجانب وغيرهم من المواطنين المقيمين في بلدما، وبشكل عام يتمتع المواطنون بالحقوق السياسية كاملة، بما في ذلك الحق في التصويت والحق في تولى المناصب العامة، وهي أمور تقوم على المواطنة وتستند إليها، ومن المسئوليات المعتادة للمواطنة الولاء للدولة ودفع الضرائب وتأدية الخدمة العسكرية ٩.

وتذهب مؤسسة (أديان)، وهي إحدى أبرز المؤسسات اللبنانية والعربية الفاعلة في مجال المواطنة والحوار

ثقافة الاندماج في مرحلة الحداثة. ص ١٧. في: (الأب) وليم سيدهم اليسوعي. المواطنة عبر العمل الاجتماعي والعمل المدني، القاهرة: الهيئة المصرية العامة للكتاب، ٢٠٠٧م.

8- Marshall, T H. Citizenship and Social Class: And Other Essays, Cambridge [Eng.: University Press, 1950. Available at: https://www.ekb.eg

9- "Citizenship", available at: https://www.britannica.com/topic/citizenship

بين أتباع الأديان المختلفة، إلى أن المواطنة هي انتماء نشط إلى كيان وطني (الوطن)، بالإضافة إلى علاقة مع الدولة والمجتمع على أساس القوانين ومجموعة من القيم المشتركة، وترتبط المواطنة بمجموعة الحقوق والواجبات غير القابلة للتصرف بهدف تنظيم الحياة السياسية والاجتماعية والاقتصادية لجميع المواطنين دون تمييز، وضمان حرياتهم الخاصة والعامة وتزويدهم بحوافز للتفاعل الإيجابي، بالإضافة إلى المشاركة المسئولة في الحياة العامة.

وقد اجتهد عدد غير قليل من المفكرين والباحثين المصريين، بالإضافة إلى عدة جهات ومؤسسات فاعلة في مجال المواطنة وحقوق الإنسان، في تقديم تعريفات لمبدأ المواطنة وشرح أبعاده، التي تتشابه-في حقيقة الأمر- وتتقاطع في كثير من المواضع، ونعرض هنا لبعض تلك الاجتهادات الخاصة بتعريف المواطنة، مع الأخذ في الاعتبار أن مصطلح «المواطنة» ليس مفهومًا جامدًا، بلمفهومًا ديناميكيًا متطورًا، وأن هذا المفهوم يتقدم حسب حالة التطور القانونى والسياسى والاجتماعي في المجتمع، حيث تمثل المواطنة «ذاكرة تاريخية ترصد حركة المواطنين تجاه الحرية والسلطة،

ولكنها في نفس الوقت حية مُعاشة ترتبط بتطور المجتمعات»".

يرى وليم سليمان قلادة" أن للمواطنة ثلاثة أركان رئيسة هي: الانتماء للأرض- المشاركة- المساواة، ليكون لكل مواطن نفس الحقوق وتكون عليه نفس الواجبات، حيث تتحول الأرض إلى (وطن) والإنسان الذي يحيا عليها ويُشارك في صياغة حياتها ومقدراتها إلى (مواطن)"!

كما أن مبدأ المواطنة من جهة أخرى، وحسب أبو سيف يوسف<sup>1</sup>! يقوم على أساس أن أصل المواطن الاجتماعي أو عقيدته أو ديانته أو مذهبه السياسي لا يجوز أن يُوظف سياسيًا بما يجعل منه شكلًا من أشكال التمييز بين المواطنين في الحقوق والواجبات، ونفس الأمر في توزيع الثروة الأهلية على المواطنين بالمساواة ودون تمييز.

ويُشير يحيى الجمل" إلى أن المواطنة ترتبط ارتباطًا وثيقًا بموضوع الجنسية، فحيث توجد الجنسية توجد المواطنة وحيث لا توجد الجنسية لا توجد المواطنة، فالذين يحملون جنسية دولة ما هم الذين يمكن اعتبارهم مواطني المصرية على سبيل المثال هنالهم الذين يمكن اعتبارهم المواطنين المصريين، وهم يمثلون ما أصطلح

على تسميته بالجماعة الوطنية المصرية، وبالتالي فإن الذين لا يحملون جنسية الدولة لا يُعتبرون من مواطنيها حتى لو أقاموا فترة طويلة أو قصيرة على أرضها".

ويوضح السيد ياسين أن المواطنة مفهوم قانوني في المقام الأول، ذلك أنه في المجتمع الديمقراطي، فإن العلاقات بين الناس لم تعد علاقات دينية، ولكنها أصبحت سياسية، فالعيش المشترك لا

10- Adyan & Anna Lindh Foundation EUROMED, Arab Toolkit for Education on Intercultural Citizenship, Lebanon: Beirut, p: 212.

١١- سامح فوزي، المواطنة، القاهرة:
 مركز القاهرة لدراسات حقوق الإنسان
 سلسلة: تعليم حقوق الإنسان
 ١٠٠١م.

۱۲- وليم سليمان قلادة (۱۹۲۵–۱۹۹۹م): كاتب ومفكر وفقيه قانوني، عمل مستشارًا بمجلس الدولة.

۱۳ وليم سليمان قلادة، مبدأ المواطنة: دراسات ومقالات، القاهرة: المركز القبطي للدراسات الاجتماعية، ۱۹۹۹م، ص ص ۱۱-۱۱: انظر أيضًا: وليم سليمان قلادة، المواطنة المصرية: حركة المحكومين نحو المساواة والمشاركة، القاهرة: مؤسسة المصري لدعم دراسات المواطنة وثقافة الحوار، ۱۱۰۱م.

١٤ أبو سيف يوسف (): كاتب ومفكر
 سياسي، ينتمى إلى الحركة اليسارية.

١٥- أبو سيف يوسف، الأقباط والقومية

يعني بالضرورة الاشتراك في نفس الديانة ولكن معناه الخضوع لنفس النظام السياسي، وهو يضيف أن المواطنة «يمكن اعتبارها يوتوبيا إبداعية (مدينة فاضلة) تحتاج نضال الشعوب لكي تتحول إلى واقع حى ملموس»<sup>9</sup>!

وإن كان أحمد زايد أفي دراسته (المواطنة والمسئولية الاجتماعية)، يوافق على أن المواطنة قانونية،

العربية (دراسة استطلاعية). بيروت: مركز دراسات الوحدة العربية. ١٩٨٧م. ص ١١١.

11- يحيى الجمل (١٩٣٠-٢٠١٦م): فقيه قانوني ودستوري. أستاذ بقسم القانون العام كلية الحقوق جامعة القاهرة. وشغل العديد من المناصب الجامعية والرسمية.

الجمل، نظرة عامة سريعة على مبدأ المواطنة في الدولة الحديثة. ص ١٦٥. في: المجلس القومي لحقوق الإنسان: مؤتمر المواطنة. القاهرة ٢٥ نوفمبر ٢٠٠٧م.

۱۸- السيد ياسين (۱۹۳۳–۱۰۱۸م): كاتب سياسي ومفكر اجتماعي، عمل خبيرًا بمركز الدراسات السياسية والاستراتيجية بالأهرام.

السيد ياسين، المواطنة في زمن العولمة، القاهرة: المركز القبطي للدراسات الاجتماعية - سلسلة المواطنة (۵). ۲۰۰۱م، ص ص ۲۱-۲۶.

آحمد زايد: أستاذ علم الاجتماع
 السياسي بكلية الآداب جامعة القاهرة.

لكنه يوضح في الوقت ذاته أنها ليست مجرد حق قانوني فحسب، وإنما هي «علاقة» أكبر مـن العلاقـة القانونيـة، حيث إن المواطنة عنده علاقية اجتماعية أيضًا ترتبط بالأدوار التي يؤديها الأفراد وتفاعلهم مع الآخرين ومع الدولة التى ينتمون إليها ويعيشون فيها، ويضيف أن «المواطنـة لا تسـتقيم إلا فـي إطار من المساواة والتوازن بين فئات المجتمع المختلفة.. ليست مفهومًا استاتيكيًا جامـــدًا بــل هـــى مفهــوم مرن يشتمل على المبادأة والإقدام لما فيه خير المجتمع»". ومن جانبه يقدم سمير مرقس" تعريفًا للمواطنة، فيقول إنها «تعبير عن حركة الإنسان اليومية مشاركا ومناضلًا من أجل حقوقه بأبعادها المدنية والاجتماعية والثقافية على قاعدة المساواة مع الآخرين من دون تمييز لأى سبب، واندماج هذا المواطن في العملية الإنتاجية بما يُتيح له اقتسام الموارد في إطار الوطن الواحد الذي يعيش فيه مع

الآخرين»"، وبذلك فإن المواطنة

«هي حركة الناس، والممارسة التي تضمن حضور الجميع بالرغم من

التنوع الثقافي وتعدد الخصوصيات إلى معترك واحد من أجل إحداث

النهوض العام، فالجهد المشترك هو المجال الحيوي الجامع الذي ينقل الناس من الخاص الضيق إلى العام الرحب بغيرتناقض بين الخاص والعام من جهة، وبإبراز الأفضل لدى طرف والتفاعل الإيجابي بين هذا الأفضل وذاك من أجل التغيير هي الحركة الجمعية للناس في الحركة الجمعية للناس في إطار الوطن الواحد نحو التغيير من خلال العمل المشترك من أجل التقدم. إنها العملية Process التي من خلالها يتم تفعيل المركب الحضاري بتنوعه»<sup>21</sup>.

ويقدم شبل بدران معدة تعريفات للمواطنة منها أنها سيادة الشعب لمصيره، والإقرار الفعلى لسيادة القانون ودولــة القانــون وتنظيم العلاقات بين كافة المواطنين-أفرادًا وجماعات - على أساس الديمقراطية والعدالة الاجتماعيـة، وأنها نبـذ للتعصب والكراهية والإقصاء والاستبعاد والعنصرية والقبلية، من خلال الحوار وتفاعل الآراء وتبادل الرؤى واحترام توجهات الآخرين عقائدهم وأفكارهم وانفتاح على العالم وثقافته مع الوعي بالخصوصية الثقافية والوطنية، وأنها تستهدف تحقيق مجتمع

العدالة والمساواة وتكافؤ الفرص وعدم التمييز وحقوق الإنسان، وذلك من ملامح الحياة الديمقراطية المعاصرة ومن ثم فإن المواطنة مفهوم دينامي يتعدى حالة السكون، فهويشيرإلى مشاركة فاعلة من المواطن تجاه مجتمعه الــذى ينتمـــى إليــه، وهــو يعنى تفاعــلا راســخًا بيــن المواطــن والدولة ويتعدى الولاءات أو الطائفية أو المذهبية، ويهدف إلى تعميق المشاركة الاقتصادية والخدمة العامة والتطوع والعمل الأهلى والمدني وغيرها من قيم الإنسانية التي هي في جوهرها قيم الديمقراطية والمواطنة". ومن جانبها تقدم إنعام عبد الجواد" تعريفًا للمواطنة باعتبارها: «تمتع المواطنين جميعًا بالحقوق المدنية والاقتصادية والاجتماعية والسياسية والثقافية التى تنص عليها الدساتير والتشريعات، وهي تستند إلى أسس ومبادئ أساسية هي: تكافؤ الفرص، والعدالة الاجتماعية، والمساواة والمشاركة بكافة أنواعها دون تمييز بين المواطنين لأي سبب من الأسباب، وفى مقابل هذه الحقوق،

هناك مسئولية تتحدد بالالتزامات

11- أحمد زايد. المواطنة والمسئولية الاجتماعية. المؤتمر العلمي السنوي الحادي عشر (المسئولية الاجتماعية والمواطنة). المركز القومي للبحوث الاجتماعية والجنائية. ١٦-١٩ مايو ٢٠٠٩م. ص ص ١-٤.

 ١٦- سمير مرقس: مفكر سياسي وكاتب رأي في عدد من الصحف مثل (الأهرام) و(المصري اليوم). وهو معني على نحو خاص بقضية المواطنة.

۱۳ سمير مرقس، المواطنة والتغيير:
 دراسة أولية حول تأصيل المفهوم
 وتفعيل الممارسة، القاهرة: مكتبة
 الشروق الدولية، ٢٠٠٦م، ص ١٣.

كأ- سمير مرقس, المواطنة الثقافية.. اندماج وتعددية: (بناء دور العبادة نموذجًا) مقاربة أولية مقترحة. ص ٢٤٨، في: المجلس القومي لحقوق الإنسان: مؤتمر المواطنة، القاهرة ٥٥ نوفمبر ٢٠٠٧م.

> ٢٥ - شبل بدران: أستاذ بكلية التربية جامعة الإسكندرية.

آا- شبل بدران، مكانة المواطنة في التعليم: التربية على المواطنة في المناهج الدراسية، القاهرة: الهيئة المصرية العامة للكتاب- سلسلة الدراسات السياسية والاستراتيجية، ص ص ١٥-٣٠.

 ٧١- شبل بدران، مكانة المواطنة في التعليم: التربية على المواطنة في المناهج الدراسية، القاهرة: الهيئة المصرية العامة للكتاب- سلسلة الدراسات السياسية والاستراتيجية، ص ص ٢٣-١٤.

١٨- إنعام عبد الجواد: مستشار بالمركز
 القومى للبحوث الاجتماعية والجنائية.

والواجبات التي تنص عليها أيضًا الدساتيروالتشريعات» أ.

ويذهب منتدى حوار الثقافات، بالهيئة القبطية الإنجيلية للخدمات الاجتماعية، إلى أن المواطنة «هي العلاقة القانونية التى تربط الفرد بالدولة، وتقوم هذه العلاقة على أسس التبادل من ناحية الحقوق والواجبات. وهناك أيضًا مجموعة قيم إنسانية تشكل الأساس الذي تبنى عليه سلسلة الحقوق والواجبات. بعض هذه القيم يتضمن: المساواة بين جميع المواطنين، كل فرد يملك القدرة على الاختيار (حرية الاختيار).. إلخ، فلكل مواطن مجموعة من الحقوق التي يجب على الدولة العمل على توفيرها له من أجل ضمان أمنه وسلامته ومصالحه ورفاهيته وسبل العيش له. وهناك أيضًا مجموعة من الواجبات التي عليه أداؤها تجاه السلطات العامة والمجتمع، من أجل ضمان قيام الدولة بوظيفتها الأساسية في عملية قيادة المجتمع وتنظيم حياته بالشكل المناسب الذى يضمن تحقيق مصالح وغايات الغالبية العظمى من أعضائه».".

وللمواطنة مجموعة من العناصر أو الأبعاد، فهناك<sup>17</sup>: - البعد المدني (المواطنة المدني المساواة

بيـــن المواطنيــن، جميــع المواطنيــن، أمــام القانــون دون تفرقــة أو تمييــزلأي ســبب كان، والاعتــراف بحريــة الفــرد مــا لــم تتعــارض مــع القانــون وحريــات الآخريــن، الحــق فــي الحيــاة وتقريــر المصيــر وحــق الإنســان علــى جســده، الحـق فــي الحصــول علــى العدالــة فــي الحصــول علــى العدالــة القانونيــة والمحاكمــة النزيهة، القانونيــة والمحاكمــة النزيهة، التوقيــف دون محاكمــة وعــدم التعــرض لهجــوم أو تعذيــب، الحـق فــى الملكيــة الخاصــة. الخاصــة.

- البعد السياسي (المواطنة السياسية): يشمل مجموعة من الحقوق والحريات والواجبات، فالمواطنون وحدهم همم الذين من حقهم ممارسة الحقوق السياسية المختلفة داخل الدولــة التــى ينتمــون إليهـا ويحملون جنسيتها، مثل حق المشاركة في الانتخابات بكافة مستوياتها، من حيث الانتخاب والترشيح، حق عضوية وتكوين الأحزاب السياسية، والتأثير في القرار السياسي وشكل اتخاذه، الحق في الحصول علي المعلومات من مصادرها الرئيســة فــى إطـار القانـون،

الرقابة على السطة السياسية وأدائها، حق المشاركة في الحكم، حق المشاركة في الجمعيات والحركات التطوعية، ومن ثم مشاركة المواطنة في كافة مجالات الحياة العامسة.

- البعد الاقتصادي - البعدي (المواطنية الاجتماعيي (المواطنية): الاقتصاديية الاقتصادية والاستفادة المقتصاديية والاجتماعيية التي المقتصاديية والاجتماعيية التي المختلفة، ومن ذلك الحق في حد أدني من الرفاه الاجتماعيي والاقتصادي وتوفير الحماية الاجتماعية، وحق المشاركة في الحياة وتوفير الحماية الاجتماعية، حق المشاركة في الحياة حق توفير فرص العمل

١٩- إنعام عبد الجواد، مشاركة المرأة الريفية وحقوق المواطنة؛ المشاركة الاقتصادية نموذجًا، المؤتمر العلمي السنوي الحادي عشر (المسئولية الاجتماعية والمواطنة)، المركز القومي للبحوث الاجتماعية والجنائية، ١١-١٩ مايو ١٠٠٥م.

٣٠ كمال نجيب (المحرر المسئول).
 مجموعة باحثين، دليل الميسر للبرامج
 الحوارية، القاهرة: الهيئة القبطية

والتعليدم وتأميدن الحاجدات الأساسية لحياة المواطن وعائلته، الحق في الرعايدة الصحيدة، وبالإجمال الحق في حياة كريمة متحضرة حسب معاييد المجتمع الكايدة يعيش فيه المواطن.

- البعد الثقافي (المواطنية الثقافية): يشمل احترام التناوع الثقافي والهويات الثقافية الفرعية للمواطنين، الثقافية الفرعية للمواطنين، ومارسة حرية الحرأي والتعبير عن الأفكار والمعتقدات والأراء، بالإضافة إلى حرية ممارسة دور العبادة، ومن ثم ضمان الحريات العامة (حرية الحريات العامة (حرية التعبير عن الحرأي، وحرية التعبير عن الحرأي، وحرية التفكير والاعتقاد والضمير).

الإنجيلية للخدمات الاجتماعية- منتدى حوار الثقافات، ٢٠١٥م. ص ٨٦.

انظر مثلًا: سمير مرقس، المواطنة التزام مسيحي، القاهرة: مكتبة أسقفية الشباب سلسلة: الإيمان الثقافة المجتمع، ١٠٠٩م، ص ص ١٥-٥١: كمال نجيب (المحرر المسئول) ومجموعة باحثين، دليل الميسر للبرامج الحوارية، مرجع سابق، ص ص ١٨-٨٧.

المعنوي للمواطنة، من حيث انتماء وولاء المواطن للوطن، بالإضافة إلى إحساسه بالهوية المشتركة مع باقي المواطنين المواطنين جمعية مشتركة بين المواطنين بعضهم بعضًا.

بالإضافة إلى تلك الحقوق فإنه ومن جانب آخر يلتزم المواطن بمجموعة من المسئوليات والواجبات، ومن ذلك مثلًا ٣٠٠:

- دفع الضرائب: بغرض المساهمة في الدعم الاقتصادي للدولة لضمان استمرارها واستمرارية المجتمع، وضمان قدرة الدولة على منح الحقوق الأساسية للمواطنين، حيث إن قسمًا من مردود/ عائد الضرائب يعود إلى المواطن في شكل خدمات في مجالات الصحة والتعليم والمنشآت اللازمة لحياة متحضرة.

- مسؤولية إطاعة القوانين التي تُسن بطرق شرعية: بموجبها يقع على المواطن واجب القبول بالقرارات التي تتخذها الدولة والقوانين التي تسنها مقابل ما يقع على الدولة من واجب استشارة مواطنيها في إدارة الأمور العامة، ويعتبر الخضوع للقانون عامًلا أساسيًا في ضمان المساواة والديمقراطية

بين المواطنين وتماسك النسيج الاجتماعي وضمان الأمن والنظام.

- مسئولية خدمة الوطن والدفاع عن الدولة ومواطنيها: حيث يقوم المواطنون «الذكور» بتأدية الخدمة العسكرية، أما بالنسبة للمواطنات «الإناث» فإنهن يؤدين الخدمة العامة، ما يدعم مبدأ المواطنة ويؤكد مفهوم الانتماء للوطن.

وهكذا تبدو المواطنة باعتبارها عامل تجميع واندماج وتكامل للتعدد والتنوع داخل المجتمع، وهي كذلك تحمل نفس الفعل والممارسة الحية للمواطن من خلال الأدوار المختلفة التي يقوم بها سياسيًا واقتصاديًا واجتماعيًا وثقافيًا، ولذا فإن المواطنة بتعبير سمير مرقس في «ممارسة حية مبادرة يمارسها الإنسان: «المواطن» على أرض الواقع عمليًا: «الوطن» على أرض الواقع عمليًا: «الوطن» على أرض الواقع

نصل بذلك إلى أن هناك مجموعة من المفردات التي ترتبط بمبدأ المواطنة منها أنها: حركة، مشاركة، نضال، ممارسة، مجموعة حقوق: مدنية وسياسية واقتصادية واجتماعية وتقافية، مجموعة واجبات، مساواة، اندماج في العملية الإنتاجية، الموارد، عدالة اجتماعية، سيادة الدستوروالقانون على الجميع، سيادة الدستوروالقانون على الجميع،

عدم التمييز بين المواطنين بسبب الجنس أو الأصل أو اللغة أو الدين أو العقيدة أو المكانة الاجتماعية، عدم الاستبعاد أو الإقصاء أو التهميش، تمكين المواطنين.

المواطنة في الدستور المصري أدى اهتمام عدد من الكتاب والباحثين بمبدأ المواطنة، بالأخص على المستوى البحثي- التنظيري، بالإضافة إلى جهود بعض مؤسسات المجتمع المدني وعلي مدار سنوات كثيرة ربما منذ الربع الأُخيــرمن القــرن العشــرين، إلى أن أصبحت قضية المواطنة واحدة من بين أبرز القضايا القومية في المجتمع المصري، التي شعلت- ومازالت تشعل-بال الكثيرين من المثقفين والمفكرين المصريين بسبب أهميتها وتعلقها في المقام الأول بحياة المواطن المصرى وتفاعلاتــه علـــى أرض مصــر وارتباطــه بالوطــن، والبحــث في العلاقة بين المواطنين ومؤسسات الدولة من جهة وعلاقة المواطنين بعضهم بعضًا من جهة أخرى. ومن ثم استجابت القيادة السياسية لذلك الاهتمام المجتمعي، حيث

تقدم الرئيس الأسبق محمد حسني مبارك (١٩٨١-١٠١١م) بمقترح التعديلات الدستورية رسميًا في جلسة مشتركة أمام أعضاء مجلسي الشعب والشورى في ١٦ ديسمبر ٢٠٠٦م، وأُعلنت التعديلات للدستورية في نصها النهائي في يناير ١٠٠٧م، وفي ١٦ مارس ١٠٠٧م توجه المواطنون لإبداء رأيهم في تلك التعديلات في استفتاء عام، وكان

77 – حنان كمال أبو سكين، المواطنة والمشاركة السياسية في مصر: ثورة الاتصالات الشبكية الدولية للمعلومات نموذجًا، المؤتمر العلمي السنوي الحادي عشر (المسئولية الاجتماعية والمواطنة). المركز القومي للبحوث الاجتماعية والجنائية، ١٦-١٩ مايو ٢٠٠٩م، ص ٥.

٣٣- انظر مثلًا: كمال نجيب (المحرر المسئول) ومجموعة باحثين، دليل الميسر للبرامج الحوارية، مرجع سابق، ص ٨٧.

٣٤– سمير مرقس، الحماية والعقاب: الغرب والمسألة الدينية في الشرق الأوسط، القاهرة: ميريت للنشر والمعلومات. ٢٠٠٠م, ص ١٩٢.

70 – من تلك المؤسسات مثلًا لا حصرًا: المركز القبطي للدراسات الاجتماعية بأسقفية الخدمات بالكنيسة القبطية الأرثوذكسية، مجموعة المشاركة الوطنية بأسقفية الشباب بالكنيسة القبطية الأرثوذكسية، منتدى حوار الثقافات بالهيئة القبطية الإنجيلية للخدمات الاجتماعية، مركز القاهرة لدراسات حقوق الإنسان.

## المسلمون والأقباط عل*هء* قاعدة المواطنة

يلاحظ القارئ المتعمق لتاريخ المصريين، قديمًا وحديثًا، أن الاختلاف الديني بين أبناء الوطن الواحد في مصر لم يمنع التعايش المشترك فيما بينهما لقرون عديدة، حتى وإن كانت هناك بعض المشاحنات والتوترات التي حدثت، هنا أو هناك، في ظل ظروف مجتمعية شتى تكاتفت على إعلاء مظاهر الخلاف وأضعفت من مظاهر الوحدة والاتحاد، ذلك أن حوادث التوتربين المسلمين والأقباط إنما «ترتبط ارتباطًا وثيقًا بالأوضاع الاقتصادية والاجتماعية والثقافية السائدة في المجتمع»٣٠، وإذا كانت تلك الأوضاع قد ساعدت أحيانًا على تغذية مظاهر الفرقة والانقسام أحيانًا قليلة، فإن سمة «التنوع في إطار الوحدة» قد مثلت مشهدًا بديعًا فى كثير من الأحيان، وفى نهاية كل حادث من حوادث التوتر، بشكل أكد لناكيف أن مصردولة ثرية وغنية ذات تنوع خلاق، يستطيع أبناؤها احتواء الاختلاف، وهو ما عبرت عنه الكثير من حوادث التاريخ، التي تُبرز قيمة الوحدة الوطنية بين المصريين، ما يؤكد اتحاد الشعب المصرى مهما اختلف الانتماء الدينى بين أبنائه ومهما تعددت الانتماءات الضيقة

من بين تلك التعديلات ذلك التعديل الذي تعلق بالمادة الأولى من الدستور من حيث النص على أن يكون مبدأ المواطنة مبدأ عاما يحكم العلاقة بين جميع المواطنين وبعضهم بعضًا، بدلاً من «تحالف قوى الشعب العامل»، ولم يكن غريبًا أن تشغل هذه القضية صفحات الصحف المصرية وغيرها من وسائل الإعلام آنذاك"، حيث أصبحت قضية المواطنة على أجندة الأحزاب السياسية ومنظمات المجتمع المدنى من جمعيات ومؤسسات. لقد تم النص على مبدأ المواطنة فى تعديلات الدستور آنذاك، وفى الدساتير التالية أيضًا، حيث نص دستور ۲۰۱۲م، الذي تم إقراره في ۱۸ يناير١٠١٤م، في عهد المستشار عدلي منصور، الرئيس المؤقت للبلاد (٢٠١٣– ١٠١٤م)، في المادة الأولى منه على أن «جمهورية مصر العربية دولة ذات سيادة، وهي موحدة لا تقبل التجزئة، ولا يُنزل عن شيء منها، ونظامها جمهوري ديمقراطي، يقوم على أساس المواطنة وسيادة القانون»، حيث عُد إقرار مبدأ المواطنة في الدستور المصرى، منذ عام ٢٠٠٧م، مكسبًا دستوريًا، تشريعيًا وقانونيًا، لم يكن لأحد أن يتخلى أو يتنازل عنه.

بينهم، فما يجمع المصريين أكثر كثيرًا مما يفرقهم ٣٠، حيث إن ثمة مساحة مشتركة، كبيرة وليست صغيرة، تجمع بين المواطنين المصريين، على الرغم من تنوع الانتماء الديني، وعلى الرغم أيضًا من الاختلاف المذهبي داخل الدين الواحد، وهي تشابهاتٌ عبّرت عنها الكثير من القيم والعادات والأعراف والتقاليد، وكثيرًا ما نشاهدها عبر مظاهر الحياة اليومية، في الأفراح والأحزان، في الأعياد القومية والمناسبات الدينية، في الموالد الشعبية، والممارسات الاجتماعية، في طلب البركة والتماس المعونة، وبالإجمال في مختلف المناسبات، بصورة تعكس قدرًا من المحبة والتسامح وقبول الآخر المختلف والرغبة في تأكيد العيش المشترك والتعاون البنّاء.

تُعبَّر تلك المساحة من التشابه، في حقيقة الأمر، عن وحدة الشخصية المصرية، وقدرتها على استيعاب كل جديد، ليتسع مخزون الشخصية ويزداد ثراؤها، وهي سمة أساسية ميزت المصريين، منذ أيام المصريين القدماء مرورًا بالحقبة القبطية ثم الحقبة الإسلامية، وصولًا إلى مصر الحديثة والمعاصرة، ما يُعبِّر أيضًا عن ثقافة واحدة تضم ثقافات فرعية،

تتواصل فيما بينها ولا تتنافر، تستمر ولا تنقطع<sup>٣</sup>.

إن ثمة ملاحظة أساسية هنا، يكتشفها الباحث المدقق في التاريخ ويلاحظها القارئ العام على السواء، وهي أنه كان للمواطنين المسلمين والأقباط حضور مشترك في الأحداث المجتمعية الكبرى، السياسية منها والاقتصادية والاجتماعية، بالإضافة إلى ذلك الحضور المشترك الذي يميز الممارسات الاجتماعية ومعاملات الحياة اليومية، بشكل يعكس ويؤكد وحدة شعب مصر، لا سيما وأن هناك الكثير من العناصر التي

٣٦- يمكن الرجوع هنا إلى الصحف المصرية الصادرة خلال الفترة من ٧٧ ديسمبر٢٠٠٦م إلى نهاية مارس ٢٠٠٧م؛ انظر أيضًا: رامي عطا صديق: الصحافة وخطاب المواطنة، القاهرة: العربي للنشر والتوزيع. ٢٠١٠م.

٣٧- أبو سيف يوسف، الأقباط والقومية العربية (دراسة استطلاعية). مرجع سابق، ص ٢٠٧.

٣٨ رامي عطا صديق. وحدتنا الوطنية
 بين ثورتين، القاهرة: العربي للنشر
 والتوزيع، ١٠١٨م، ص ٢١٠.

٣٩- انظر مثلًا: طه حسين، مستقبل الثقافة في مصر، الطبعة الأولى. القاهرة، ١٩٣٨م؛ محمد شفيق غربال، تكوين مصر، الطبعة الأولى، القاهرة، ١٩٥٥م؛ ميلاد حنا، الأعمدة السبعة للشخصية المصرية، الطبعة الأولى، القاهرة، دار الهلال، ١٩٨٩م. وقد صدرت عدة طبعات حديثة من هذه المؤلفات.

تجمع المصريين، مثل اللغة والثقافة والمصلحة المشتركة، بالإضافة إلى رابطة الدم<sup>1</sup>.

اتحد المصريون خلال الثورة العرابية (١٨٨١–١٨٨١م)، التي قام بها أحمد عرابى وزملائه، وأيدها كثيرون من المصريين، كما تكرر نفس الحضور وبقوة في ثورة سنة ١٩١٩م، التي تمثل لحظة مُهمة وفارقة في تاريخ المصريين الحديث والمعاصراء, كما أكد المصريون وحدتهم في الكثير من الأحداث التي تلتها، ومن ذلك مثلًا لا حصرًا أن التاريخ بشهد على وحدة المصريين، في الجبهتين الداخلية والحدودية على السواء، لتحقيق انتصارات السادس من أكتوبر المجيدة عام ١٩٧٣م، كما تنوعت مشاهد الوحدة الوطنية بين المصربين في التاريخ المعاصر أيضًا، ففى ثورة ٢٥ يناير ٢٠١١م، اشتركوا معًا في رفض الظلم والاستبداد، واتحدت رغبتهم من أجل تأسيس دولة ديمقراطية جديدة تقوم على دعائم المواطنة التي ترتكز على المشاركة والمساواة بين جميع المواطنين في الحقوق والواجبات دون تفرقة أوتميين لأى سبب كان، دولة قوية قوامها الحرية والديمقراطية والعدالة الاجتماعية والتسامح وقبول الآخر والعيش المشترك والتعاون البنَّاء واحترام القوانين وتطبيقها على

الجميع، في ظل دولة جديدة ناهضة تؤمن بحرية الرأي والتعبير والإبداع، تهتم بالتعليم والبحث العلمي وتُقدِّر العُلماء من أبنائها، دولة تتواصل مع إنجازات الماضي وتنقطع عن لحظات الضعف والانكسار حتى تعود ثانية لتتبوأ مكانتها محليًا وإقليميًا ودوليًا، وتستكمل مسيرتها الثقافية وتواصل منجزاتها الحضارية، في داخل مصر وفي إطار محيطها العربي والدولي أيضًا أعُ.

ثار المصريون ونزلوا إلى الشاوارع والميادين، في العديد من المدن والمحافظات، وإن بدا ميدان التحرير وكأنه مركز الثورة، وطلبوا من رئيس البلاد آنذاك محمد حسنى مبارك (١٩٨١–١٠١١م) ونظامه الرحيل وترك الحكم دون عصودة، هتافات مشتركة جمعت الـكل على قلب واحد: «عيش، إنسانية».. «مسلم ومسيحي إيد واحدة».. «قول يا محمد قــول يــا بولــس مصــر طالعة تحصـل تونـس»۲۳، مواطنـون مسيحيون يحمون المواطنين المسلمين أثناء صلاة الجمعة فـــى ميـــدان التحريـــر، ومواطنون مسلمون يحمون المواطنين المسيحيين أثناء الصلاة والتراتيــل صبــاح يــوم الأحد في

الميدان، حتى أصبح ميدان التحريـــر «مصــرا صغيـــرة» تبحث عــن إشـــراقة أمــل وفجــريــوم جديد وشمس دائمـــة لا تغيب. تعاقبت الأحداث بين مد وجذر، وصعود تيارات سياسية متنوعة، بعضها مارس السياسة على أرضية مدنية وبعضها الآخر على أرضية دينية، وبعد ثورة ٦٥ يناير ٢٠١١م بنحو سنتین ونصف، فی ۳۰ یونیو ۲۰۱۳م، خرج المصريون معًا، من مسلمين ومسيحيين، انتفاضًا ضد حكم «جماعة الإخوان المسلمين»، وهو الحكم الذي استمر لنحو عام، تلك الجماعة التي أسسها حسن البنا بمدينة الإسماعيلية سنة ١٩٢٨م كجماعة دينية ما لبثت أن انتشرت وتحولت للعمل السياسي، ولكنها أصبحت جماعة «محظورة» ابتداء من سنة ١٩٥٤م، ثم صارت جماعة «محظوظة»- بتعبير البعض-بعد ثورة يناير ٢٠١١م، فقد مثلت تيارًا مجتمعيًا خلط ما هو ديني بما هو سیاسی، حیث عادت بشکل رسمی مع ثورة ٢٥ يناير، وسيطرت على مجلس الشعب (الهيئة التشريعية)، في برلمان ٢٠١١م، واستطاعت الوصول إلى المحكم في الانتخابات الرئاسية التي أجريت سنة ٢٠١٦م، وجاء محمد مرسى رئيسًا للبلاد (٢٠١٢–٢٠١٣م)، إلا أن الممارسات السياسية لجماعة

«الإخوان المسلمين»، بزعامة مرشدهم وبعد تولي ممثلهم الحكم، قد عبرت عن رغبة جامحة في الانفراد بحكم مصر، عبر «أخونة» قطاعات الدولة، والسير بالبلاد في اتجاه واحد لا يعرف التعددية ولا يدرك التنوع، وغيرهما من صفات كثيرة ميزت مصر والمصريين عبر قرون طويلة، فاصطدموا بكثيرين، واستخدموا فاصطدموا بكثيرين، واستخدموا لكل ما هو مختلف ولا ينتمي إليهم، حتى اكتسب ذلك التيار- أثناء وجوده في الحكم- رفضًا واسعًا من أغلب

٤٠- رامي عطا صديق، وحدتنا الوطنية بين ثورتين، مرجع سابق، ص ٢١٠.

اك- انظر مثلًا: رمزي ميخائيل جيد. الصحافة المصرية وثورة ١٩١٩، رسالة دكتوراه، جامعة القاهرة، كلية الإعلام، قسم الصحافة، رامي عطا صديق، موقف الصحافة المصرية من قضية الوحدة الوطنية: ١٨٨١-١٩١٩م، المجلة المصرية لبحوث الرأي العام (كلية الإعلام- جامعة القاهرة)، العدد الثالث- ١٠١٦م، رامي عطا صديق، وطن واحد ومصير مشترك، القاهرة، ١٠١٧م.

24- يمكن الرجوع إلى الصحف
 المصرية التي صدرت عقب اندلاع ثورة
 كا يناير ٢٠١١م، وتنحي مبارك عن الحكم
 في ١١ فبراير ٢٠١١م.

28 حول هتافات ثورة ١٥ يناير ٢٠١١م يمكن الرجوع إلى: كمال مغيث، هتافات الثورة المصرية ونصوصها الكاملة. القاهرة: المجلس الأعلى للثقافة، ٢٠١٤م.

فئات وقطاعات الشعب المصري، فكانت ثورة ٣٠ يونيو بداية عهد جديد، تولي فيه المستشار عدلي منصور رئاسة البلاد بشكل مؤقت (١٠١٣- ١٠٠٤م)، وخرج للنور دستور ١٠١٤م، ثم أُجريت الانتخابات الرئاسية وجاء المشير عبد الفتاح السيسي رئيسًا للبلاد (يونيو ١٠١٤م)<sup>11</sup>.

ولكن ما تزال هناك تحديات كثيرة ومشكلات كبيرة يواجهها المصريون سويًا أملًا في تطوير الحاضر وبناء مستقبل أفضل، ومن ذلك مثلًا مشكلات الفقر والجهل والأمية والغلاء وارتفاع الأسعار والهجرة غير الشرعية وهجرة العقول الواعدة، الإضافة إلى مواجهة مشكلة التطرف والعنف والإرهاب، ولعلها المشكلة الأبرز في الوقت الحالي، المشكلة الأبرز في الوقت الحالي، والأخر بوجه قبيح يسعى إلى هزيمة والأخر بوجه قبيح يسعى إلى هزيمة الدولة المصرية والعودة بها خلفًا إلى الوراء وتعطيل كل خطوة تستهدف الإصلاح والتنمية.

ومع كل فإننا نتفق مع أبو سيف يوسف في أن الشعب المصري قد تميز بظاهرتين رئيستين هما التجانس بين سكان البلاد من مسلمين ومسيحيين، والإحساس أو الوعي بالمصير المشترك وبأن هذا الوطن لا يمكن تقسيمه أ، وحسب طارق البشري فإنه «كان الإسلام

من ناحية، ومسيحية القبط من ناحية أخرى، والامتزاج الحضارى بين المسلمين والأقباط في مصر، كان كل ذلك مما كون المناخ التاريخي والحضارى والاجتماعى والثقافي والنفسى لتبلور المفهوم القومى للجماعة السياسية المصرية»<sup>11</sup>، حيث تكشف الخبرة التاريخية للمصريين أن وحدة الدين بين الأقباط لم تخلق منهم جماعة أو كتلة سياسية واحدة، ومن جهة أخرى فإن اختلاف الدين بين الأقباط والمسلمين لم يمنعهما من الاندماج والامتزاج على أرض الوطن، مصر، إذ أن الأقباط جزء أصيل لا يتجزأ من نسيج المجتمع المصرى الواحد، فلم يعيشوا في عالم خاص بهم أو فى جزيرة منعزلة بل لقد انصهروا فى بوتقة المجتمع المصرى، مشاركين في همومه وقضاياه، يعيشون انتصاراته وانكساراته، ومن ثم فقد شاركوا في كافة المجالات المجتمعية أسوة بشركاء الوطن من المسلمين، وما ساعد على استمرار قيمة الوحدة الوطنية بين المصريين هوأن مصرلم تخلومن المستنيرين ممن واجهوا دعاوى الفتنة، فقد ظهرت الكثير من الكتابات على صفحات الجرائد والمجلات، وفي الكثير من المؤلفات والإبداعات الفنية، التي اهتمت بتأكيد مبدأ

الوحدة الوطنية، وناقشت العلاقة بين المسلمين والأقباط من مدخل الحياة اليومية المشتركة والعلاقات الاجتماعية فيما بينهما، للتأكيد على قيمة الوحدة وأهمية الحفاظ عليها وحمايتها، بالإضافة إلى ضرورة احترام الأديان، بما يصب في اتجاه التكامل الوطني والاندماج القومي والتماسك المجتمعي بين المصريين بعضهم بعضًا.

ومن ثنم فإن العمل على تحقيق التكامل بين المسلمين والمسيحيين هو أمر في صالح الجميع، ومنفعة المجتمع المصرى، عبر تحقيق الديمقراطية التي تقوم على عدة مبادئ منها «ضمان حرية العقيدة بما يمنع الدولة من التدخيل في شيئون مختلف المذاهب والطوائف الدينية ويقر حقها في التعبير عن ثقافتها الخاصة أو الفرعية، وبما يحول أيضًا دون توجه أصحاب هذه الطوائيف والمذاهب إلى صبغ الدولة بالصبغة الثيوقراطية.. لأن الطائفية تولد الطائفية والانقسام يولد الانقسام.. وإنما هم شركاء في الحياة الواحدة والمصير الواحد للشـعب الواحد»٤٧. كمـا أن تقرير المساواة والمشاركة بين جميع

المواطنين، وهما من أسس المواطنية، وكذا إحياء العلاقات التاريخية بين ذوي الأديان في إطار المواطنة، إنما يصد أعداء الوطن ويحقق نهضته ورفعته وتماسك مواطنيه.

كل ذلك يضمن وطنًا واحدًا ومتحدًا. كما يقود البلاد إلى مجتمع متماسك، يسعى أبناؤه من أجل البناء لا الهدم، والإيمان بأن المصريين يعيشون في وطن واحد ويجمعهم مصير مشترك، يعانون فيه همومًا مشتركة ويواجهون تحديات واحدة ويعملون على مواجهتها وتجاوزها إلى آفاق أوسع وأكثر رحابة من خلال العيش المشترك والعمل الجماعي الإيجابي والبنّاء.

22- رامي عطا صديق، وحدتنا الوطنية بين ثورتين، مرجع سابق، ص ١١٢.

20- أبو سيف يوسف، الأقباط والقومية العربية، مرجع سابق، ص ٢٠٣.

٤٦- طارق البشري، المسلمون والأقباط
 في إطار الجماعة الوطنية، مرجع
 سابق، ص ٤٤.

2۷- أبو سيف يوسف، الأقباط والقومية العربية (دراسة استطلاعية)، مرجع سابق، ص ۲۱۱.

2۸ طارق البشري. المسلمون والأقباط في إطار الجماعة الوطنية، مرجع سابق، ص ۷۷۹.

#### فإذا كان المجتمع المصرى مازال يُعانى، بين الحين والآخــر، هنـا أو هناك، مــن وقوع بعض المشكلات والتوترات بين المواطنين المسلمين والمواطنين الأقباط، وهي مشكلات وتوترات بعضها على خلفية دينية وبعضها الآخر له خلفية سياسية أو خلفية اقتصاديــة- اجتماعيــة، فإنــه الأمر الذى يتطلب استراتيجية مجتمعية متكاملة، تربوية وتعليمية ودينية وثقافية وتشريعية، وإعلامية، عبر مساهمة مختلف مؤسسات الدولة على المستويين الرسمي والمدنك، بهدف تدعيكم مبدأ المواطنية وتعزيز قيمية الحوار وغيرها من قيم المحبة والتسامح وقبول الآخر والوحدة الوطنيَّة والعيش المشترك والتعاون البنَّاء، ومن جانب آخر، نبذ العنف ورفض التعصُّب ومواجهــة الإرهـاب، في إطـارمن التعاون والتنسيق 24.

## الصحافة/ الإعلام بين دعم المواطنة وإزكاء التطرف

تحمل وسائل الإعلام، إلى جانب غيرها من مؤسسات التنشئة الاجتماعية ، مسئولية رئيســـة في نشـــروتدعيـــم ثقافة المواطنة بين جمه ورالقراء والمستمعين والمشاهدين، من خلال ما تبثه من رسائل متنوعـــة وما تقدمه مـــن معالجة إعلامية لمختلف قضايا المجتمع، إن كانت سياسية أو اقتصاديــة أو اجتماعيــة، ولعــل المتتبع لممارسات الصحافة وغيرها من وسائل الإعلام يكتشفن على سبيل المثال، كيف أن هناك إعلامًا يبذر بذور الفتنة وما يتبع ذلك مـن تأصيـل لمفـردات التطرف والعنف والتعصب والكراهية ورفض الآخر المختلف، بينما في المقابل هناك إعلام يدعم ثقافة المواطنة ويرسح معانى التسامح وقبول الآخر والعيش المشترك وتأكيد المشاركة والمساواة بين المواطنين ومناهضــة التمسيز

ويبدو أن هذا الموضوع قديم، لكنه يتجدد بين الحين والآخر، حيث يمكننا تتبع بعض المحطات الرئيسة في مسألة مسئولية الصحافة عن دعم قيمة الوحدة ومبدأ المواطنة على النحو التالي:

في عام ١٩١١م، وعند انعقاد المؤتمر المصرى (الإسلامي) في مواجهة المؤتمر القبطي، أكد صالح بك حمدى حماد، أحد المشاركين آنذاك فى المؤتمر المصرى، أن بعض الصحف الجارحة هي من أكبرعوامل التفريق، موجهًا اللوم لبعض الصحف القبطية وكذا بعض الصحف الإسلامية «فالصحف القبطية ترمى في أقوالها إلى الطعن الشديد في المسلمين وتشويه سمعتهم وبث الدسائس ضدهم. والصحف الإسلامية في كيل المطاعن في معرض الدفاع عن مجموع الأمة، ثم أن هناك الصحف الهزلية فهذه تخرج فى هزلياتها عن حد الذوق السليم فى انتقاداتها على الأقباط مما هو على حقارته وزهادة شأنه مُثير للأحقاد ويزيد الطين بلة في الشر

يلاحظ في قراراته تلك الحالة السيئة لبعض الصحف «لأنها توجب زيادة توسيع الخرق وامتداد مسافة الخلف بين الفريقين. إذ الفريقان أمة واحدة وما يُعاب به أحد الفريقين لا جرم قد يعود على الآخر فضلًا عما تحدث تلك الشقاقات من تسوىء سمعة الأمة كلها والتشويش عليها ودوام الكراهة وسوء التفاهم بينها. ونحن إنما نريد أن تعمل صحافتنا لجمع الكلمة والمصلحة العامة والذود بالتي هى أحسن عن مصالح الفريقين معًا. ليحل بينهما الصفاء وحسن التفاهم الجالب للثقة الموجبة لتقوية روابط التضامن الوطنى الذى عليه مدار الحياة الاجتماعية والسياسية والضرورية في كل بلد مما يجب أن يلاحظ ويعمل على تلافيه أيضًا الدسائس التي تدس في حق الأمة من وقت لآخر في الصحف الأجنبية ولدى الساسة من الدول الكبيرة. وهو الأمر المعيب الموجب لتسوئ سمعة الأمة كلها وضرره بليغ جدًا»، ثم هو يؤكد أهمية نشر الحقائق حيث يقول إنه «لا سبيل إليه

والتفريق»، وهو يطالب المؤتمر بأن

29- رامي عطا صديق، وحدتنا الوطنية بين ثورتين، مرجع سابق، ٢٢٣.

٥٠- يقصد الباحث بمؤسسات التنشئة الاجتماعية كلامن: مؤسسة الأسرة

بالإضافة إلى المؤسسات: الدينية – التعليمية – الثقافية – الإعلامية – الشبابية – التشريعية، بالإضافة إلى منظمات المجتمع المدنى.

فيما نرى أحسن من نشر الحقائق كماهي في البلاد الأوربية بكل الطرق الممكنة حتى لا تبلغ أذهان الرأي العام هناك على الوجه المشوه الذي يصوره فيه الأقباط»<sup>6</sup>.

وإلى شهادة الكاتب الإنجليزي س. هـ.. ليدر، S. H. Leeder الذي عاش في مصرلفترة من الوقت في بدايات القرن العشرين، ووضع كتابًا عنوانه (أبناء الفراعنة المحدثون: دراسة لأخلاق أقباط مصر وعاداتهم)، عندما يبتعد المرء عن الحديث والتحريض، وعن صحافة المدينة والتحريض، وعن صحافة المدينة المتآمرة، يكتشف ضآلة الفرق بين المتآمرة، يكتشف ضآلة الفرق بين الأقباط والمسلمين» أم، ما يعني بقصد أو دون قصد في تشويه العلاقة بين المسلمين والأقباط.

وعند سامح فوزي أن الإعلام يسهم في تداول المعلومات المتضاربة ذلك أنه «يبدأ كل حادث طائفي بروايات متضاربة وسط مناخ معبأ يُسهم الإعلام في تكوينه، وينتهي بخطابات مبعثرة متضاربة حول الشأن القبطي، وهو سيناريو تكررت أصداؤه خلال المنعطفات السياسية التي شهدها القرن العشرون، وزادت وتيرة حدوثه في العقود الثلاثة الأخيرة. ولم تتنبه الدولة والمجتمع إلى هذه الخاصية. ونتج عن ذلك

تدوير وإعادة تدوير لأسلوب خاطئ في إدارة الشأن الطائفي»٩٠.

ويصف هانى لبيب صحف الإثارة والفتنة من جرائد ومجلات بـ «الصحافة السوداء»، باعتبارها «تُسهم في زيادة الاحتقان وتدعم مناخ التوتر الطائفي وتأججه بدون أى التزام وطنى أو أخلاقى تجاه تلك التصرفات غير المنضبطة أو المسئولة»، ويضيف «(الصحافة السوداء) هو وصف للجرائد التي أصبحت من أهم أسباب صناعة التوتر الطائفي في المجتمع المصري، بل وتحولت لأحد أهم أدوات التشكيك الوطني من خلال استخدام قاموس المؤامرة بما يحمله من مفردات العمالة والتخوين لكل من لا يندرج في معسكرهم الوهمى الذي يفترضون فيه أنه يُمثل المعارضة الحقيقية للنظام المصرى» ٤٠٠.

ومن جانبه يُعدد نبيل عبد الفتاح وقائع وتجليات التوتر الديني بين المصريين، ومن ذلك: بعض الخطابات الدينية التي تنفي أو تحقر الآخر الديني أو المذهبي، الخطابات المردوجة حيث خطاب الظاهر الذي يركز على المجاملات والصفات المائعة والمتكررة عن الوحدة الوطنية ويقال في المحافل العامة والاجتماعات الرسمية والاحتفالات التلفازية، وخطاب الباطن الذي

ينطوى على سلبيات ونقائص تنسب للآخر الدينى والمذهبي، الكتب الدينية والمجلات التي تنطوي على كتابات سلبية إزاء الآخر الديني، خطاب الفضائيات والخطاب «النتى» التي تجرح من عقائد الآخر الديني والمذهبي، الكتابات السطحية والتعبوية ذات المنحى الغوغائي والتحريضي في الإعلام المكتوب والمرئى والنتى التي ترمى إلى الذيوع ورفع أرقام التوزيع «وتساهم كتاباتهم السطحية والغوغائية في تشويه وعى الجمهور بجذور المشاكل»، والخطابات الطائفية التى تميل إلى التناول الطائفي للوقائع وإسقاط العوامل الحقيقية التي تؤدي إلى الأزمة وتطوراتها، أو التركيز على البعد الدينى المذهبى والدوران حوله واستبعاد الآخر الديني من

۵۱ صالح بك حمدي حماد، مجموعة
 أعمال المؤتمر المصري الأول، القاهرة:
 المطبعة الأميرية بمصر، ۱۹۱۱م، ص ۳۸.

المحدثون: دراسة لأخلاق أقباط مصر المحدثون: دراسة لأخلاق أقباط مصر وعاداتهم، ترجمة: أحمد محمود. القاهرة: دار الشروق، ۲۰۰۷م، ص ۱۲۰ ويمكن مراجعة النص الأصلي للكتاب: S. H. Leeder, Modern Sons of The Pharaohs: A Study of The Manners and Customs of The Copts. 1918, of Egypt, London

۵۳– سامح فوزي. الأقباط: تساؤلات مشروعة حول ملف ساخن، موقع (أون إسلام). ۱۷ يناير ۲۰۰۵م.

مجال المطالب السياسية والدينية والاجتماعية والاقتصادية والاتركيز على الذات الدينية ومطالبها<sup>10</sup>.

ويشير عبد الله الطحاوي إلى «دور بعض الصحف الدينية المسيحية التي تصدر عن بعض الكنائس، والتي حاولت تجسير الفجوة بين تيار العزلة الداخلي، وبعض الأصوات المهجرية المتطرفة في خطاب واحد مضاد موجه ضد الأسلمة بتعبير أحدهم»، ويستكمل «أيضًا لا ننسى الدور العكسي الذي لعبته بعض الصحافة الدينية الإسلامية أو الفضائيات والتي رأت في ذلك مبررًا لشن حرب دينية»<sup>٥</sup>،

٥٤- هاني لبيب، الصحافة السوداء ضد المواطنة، جريدة (روز اليوسف). ٢١ فبراير ٢٠١٥م.

00- نبيل عبد الفتاح، الدين والدولة والطائفية: مساهمة في نقد الخطاب المزدوج، القاهرة: مؤسسة المصري لدعم دراسات المواطنة وثقافة الحوارسسلة دراسات في المواطنة (١). ٢٠١٠م، ص ص ١٤-٣٤.

٥٦– عبد الله الطحاوي، فتنة طائفية أم شرارة الصراع على الهوية?. القاهرة: مكتبة الشروق الدولية، ١٠١٣م، ص ٩٠.

صحيحة بشأنها، ومن ذلك أن مجلة (الكرازة)، اللسان الرسمى المعبر عن الكنيسة القبطية، قد نشرت فى أحد أعدادها تقول «يؤسفنا أن الصحف في هذه الأيام بدأت تتحدث عن أخبار كنائسنا وأخبار البطريركية عن غير معرفة. وأحياناً تتناقض الأخبار، ويثير هذا الأمر في نفوس الناس بلبلة كثيرة. ومن الأسف أن تتطاول أخبار الصحف أخبار الآباء الأساقفة أيضًا، ويصدر عن بعضهم أخبار لا تليق. وتمتد بلبلة الأخبار إلى الانترنت. ويقول كل من يشاء ما يحب وما يشاء. والعجيب أن تلك الأخبار تصدر بعبارة: جاءنا من مصدر موثوق، أو من أحد المصادر، أو من المقربين... دون أن نعرف ما هي هذه المصادر، وما مدى صحة أخبارها. نرجو الإشفاق على عقول الناس!» مم

وتكررت نفس الشكوى، في سياق آخر وبكلمات وتعبيرات أخرى، حيث قال البابا تواضروس الثاني، البطريرك الله 100 (١٠١٦م-). في إحدى عظاته الأسبوعية موجهًا كلامه للجمهور العام ممن يحضرونه عظاته وتنقلها الكثير من الصحف ووسائل الإعلام «أرجوكم انتبهوا.. كل واحد عمّال يقول كلام، وجرايد تكتبلي مقالات ليس لها أي معنى»، وأضاف «انتبهوا إلى الصفحات الصفراء سواء ال

على مواقع ال Social Media.. انتبهوا.. مش كل حاجة تقراها تعتبرها خبر أو تعتبرها حكاية وتبعتها لغيرك وتعمله share.. مش كل حاجة بالشكل ده.. ونشكر الله ليس لدينا ما نخفیه»، ثم عاد لیکرر «احذروا الصفحات الصفراء بكل صورها.. احذروا الشائعات.. احذروا جرعات اليأس اللي عمالين يصدروها في كل حاجة.. أوعى تستمع لأي شائعات»^^. وكان الدكتور محمود حمدى زقزوق-وزير الأوقاف الأسبق وعضو هيئة كبار العلماء بالأزهر الشريف- قد أصدر كتابًا عام ٢٠٠٠م تحت عنوان (الإسلام في مواجهة حملات التشكيك)، للرد على بعض الشكوك والشائعات التى يطلقها البعض ويريد لصقها بالإسلام، وهو يقول في مقدمة كتابه «أردنا بهذا الكتاب أن نعطى ردًا مركزًا على كل شبهة من هذه الشبهات المثارة، والتي تتردد في عصرنا بشكل أو بآخر، وبخاصة في عصر ثورة المعلومات والاتصالات والاستخدام المتزايد لشبكة الاتصالات الدولية الإنترنت» ٩٩.

ومن الملاحظ بوجه عام اتجاه بعض وسائل الإعلام إلى الهجوم على عقائد الآخر الدينية، وانتشار ما يُسمى بظاهرة السجال الديني أو السجال العقائدي، من حيث

إن مسلمين ينتقدون الديانة المسيحية ومسيحيين ينتقدون الديانــة الإســلامية، ومســاجلات ومناقشات بين أنصار المذاهب داخــل الديــن الواحــد، مُتجاهلين أحاديث المحبة والمودة وأعمال الرحمـة، فضـلًا عن اسـتضافة بعض وسائل الإعلام لشخصيات تخلق الإثارة وتسعى إليها، ممن يدعون أنهــم علماء أو رجـال دين، وقيامهـم بإطلاق فتـاوى دون دراية ودون تخصــص أو علـــم أو دراســـة. فقد أوضح حسن على محمد في مؤلف له أنه «على الجانب الإسلامي حدث ما نسمیه بـ (انفجار الفتیا) فى الفضائيات الإسلامية وظهرعلى هذه الفضائيات شباب وشيوخ.. كثير منهم غيرمؤهل للإفتاء ولمسنا جرأة غيرعادية على الإفتاء لم تكن مألوفة ولا معروفة على مدار حياة الإسلام والمسلمين منذ فجرة الدعوة وحتى الأن... وعلى الجانب المسيحي، رأينا فضائيات دينية مسيحية متصارعة، كما هو الحال في الفضائيات التابعة للكنائس الشرقية والغربية»٬۰۷

وانتقد أشرف عبد المنعم في مقال له بجريدة (الأهرام) تلك القنوات الفضائية المسيحية التي تُبث من خارج مصر وتدعي الانتماء للمسيحية، وهي تصل لجميع المشاهدين المصريين عبر القمر

الصناعي المصري (نايل سات). حيث تقوم هذه القنوات بتوجيه سهام النقد للدين الإسلامي والرسول الكريم، ويشير الكاتب إلى التأثير السلبي على العوام والبسطاء من المسلمين، ومن ثم زعزعة العلاقة بين (المسلم) وشريكه (المسيحي)، كما أنها تؤثر بالسلب أيضًا على الصورة الذهنية عن المسيحية السمحاء والسيد المسيح رمز

۵۷ مجلة (الكرازة). الصحف وتأثيرها. ۲۳ أكتوبر ۲۰۰۹م.

٨٥- العظة الأسبوعية للبابا تواضروس الثاني في يوم الأربعاء الموافق ٨ أغسطس ١٠١٨م، وجاءت تحت عنوان «الحياة الرهبانية والديرية». في الأغلب الأعم على خلفية حادث مقتل الأنبا إبيفانيوس أسقف ورئيس دير القديس مكاريوس الكبير- الشهير بدير أبو مقار- بوادي النطرون. وقد ألقى العظة بكنيسة السيدة العذراء والأنبا بيشوي الواقعة داخل الكاتدرائية المرقسية بالعباسية. ويمكن مشاهدتها على موقع (www.youtube.com).

04- محمود حمدي زقزوق، الإسلام في مواجهة حملات التشكيك، القاهرة: الهيئة المصرية للكتاب- مكتبة الأسرة، ٢٠١٧م، ص ٦.

الاسرة، به ص به المحتاب في سبعة ملحوظة: يأتي هذا الكتاب في سبعة فصول تتناول: القرآن الكريم، النبي محمد، الفتوحات الإسلامية وحقيقة الجهاد وقضية العنف، الإسلام وقضايا الإنسان، الإسلام وقضايا المرأة، قضايا حرية الاعتقاد ووحدة الأمة والتخلف، تساؤلات حول بعض تعاليم الإسلام. وتفرض نفسها عليهم»".

ومن جانبه يحدد محمد الباز في دراسة له عن (صحافة الإثارة) مصدر الإثارة في معالجة الشئون الدينية في الآتي: «أولًا: تحرص صحف الإثارة على مناقشة ما تعارف عليه الناس بأنه ثوابت، وتتعرض لذلك بشكل نقدي، وهو ما يأتى بالصدمة الفكرية والإيمانية للقارئ العادي، الذي لا يريد أن يعمل عقله، حيث تهدف الصحافة من خلال هذه المعالجة إلى إعلاء قيمة العقل وجعله هو الفاعل الأساسي في حياة الناس. ثانيًا: تجرى صحف الإثارة حوارات موسعة مع رجال الدين وتركز خلالها على الجوانب الأكثر إثارة في الدين، وذلك من خلال الفتاوى المثيرة. ثالثًا: تبحث الصحف عن الجوانب الشخصية في حياة نجوم المشايخ وخاصة ما يتعلق منها بحياتهم الخاصة أى الزواج والطلاق والعلاقات النسائية والمالية، ورغم أن هذا يتم فى الغالب لتقريب حقيقتهم من أنهم بشر من أذهان الناس، إلا أن هذه المعالجة تصب في النهاية فى نهر الإثارة الصحفية لأنها تلقى إقبالًا هائلًا من القراء، فهي مادة غير مألوفة من ناحية، ثم أنها تشكل كذلك مادة للنميمة تتغذى عليها المجتمعات المختلفة. رابعًا: تبحث صحف الإثارة في كتب الإثارة عن

العفة والحكمة والطهروالأدب". ومن جانبه رحب پوسف سیدهم-رئیس تحریر جریدة (وطنی) ذات الاهتمام الخاص بالشأن القبطي-بمقال أشرف عبد المنعم، وكتب يقول «إن التبشير بالمسيحية يجب أن يلتزم بعرض جوانب الإيمان المسيحي دون جرح مشاعر أى مسلم بنقد عقيدته أوثوابته الدينية الراسخة، كما كنت أنحاز لمبدأ عدم فتح الباب للبرامج الإعلامية في الفضائيات لنقد الأديان لأنها تقتحم خصوصية المتلقى دون استئذان وتوغر صدره وتثير حفيظته بادعاء تبصيره بما لا يعرف.. وبئس ذلك الادعاء.. وهو سلاح ذو حدين يجرح ولا يضمد جراحًا لأنه يظهرفي فضائيات ليثير المسلمين كما يظهر في فضائيات أخرى ليثير المسيحيين.. إذًا الأحرى بنا أن ننزع فتيل تلك القنابل الموقوتة بأن يلتزم كل طرف بعرض بضاعته ويمسك تمامًا عن الإساءة لبضاعة الآخر»، وهو يضيف عن قضية نقد الأديان موضحًا أنه «ليست اكتشافًا جديدًا لهذا الجيل إنما هي موجودة ومحصورة ضمن الحدود الآمنة منذ القديم في إطار المدارس الفلسفية والدوائر الفكرية التى يرتادها المستعدون والمؤهلون لما يثار فيها.. يرتادونها بمحض إرادتهم دون أن تقتحم خصوصياتهم

الغريب والشاذ لتنشره على القارئ العادي، ولا تفعل الصحف هذا على نية واحدة، فهناك صحف تفعل ذلك من أجل الإثارة بالغريب والمهجورمن الأفكار والحكايات والمواقف، وهناك صحف تفعل ذلك بغرض فكري وهو التحريض على تنقية كتب التراث من الأكاذيب والخرافات والخزعبلات التي لحقت بها، وهو هدف في الطريق إلى تحقيقه لا يخلو هو الآخر من الرغبة في إثارة الانتباه ولفت الأنظار إلى في إثارة الانتباه ولفت الأنظار إلى الصحيفة»".

هكذا وجه بعض الباحثين والكتّاب عددًا من الانتقادات للصحف، وغيرها من وسائل الإعلام، المسيحية والإسلامية على السواء، فيما يتعلق بالعلاقة بين المختلفين دينيًا، أو مذهبيًا، واتجاه بعض تلك الوسائل إلى الإثارة وخلق حالة من التوتربين المواطنين بعضهم بعضًا.

ومن ثم فقد كانت هناك، وبشكل

-1- أشرف عبد المنعم، زكريا بطرس وصليب لا نعرفه!، جريدة (الأهرام)، ٣١ يوليو ٢٠١٨م.

11- يوسف سيدهم، قراءة في ملف الأمور المسكوت عنها (190): الكاتب الأستاذ أشرف عبد المنعم.. شكرًا، جريدة (وطني)، ١٢ أغسطس ٢٠١٨م.

 ٦٢ محمد الباز صحافة الإثارة: السياسة والدين والجنس في الصحافة المصرية. مرجع سابق. ص ص ٣٨٦-٣٨٧.

دائم ومستمر توصيات متكررة تُطالب وسائل الإعلام، والصحف في القلب منها، بالعمل على تدعيم ثقافة المواطنة والوحدة الوطنية، واحترام الآخر المختلف، لا سيما وأن للصحف المصرية تاريخ قديم وميراث كبير في الدعوة إلى الوحدة الوطنية بين عناصر الأمة المصرية، حيث كانت تلك الدعوة واحدة من أهم الأفكار التي شاعت في الكتابات الصحفية في نهايات القرن التاسع عشر وبدايات القرن العشرين، حين كانت مصرواقعة تحت براثن الاحتلال البريطاني، واهتمت بعض الصحف بالدعوة إلى المساواة بين أبنا الأديان الثلاثة (الإسلام والمسيحية واليهودية) من منطلق أن الرابطة الوطنية لا تفرق بين المسلم والمسيحي واليهودي من أبناء الوطن مصر".

يقول عبد اللطيف حمزة، أحد رواد

١٦- فاروق أبو زيد، الصحافة وقضايا الفكر الحر في مصر، القاهرة: مجلة الإذاعة والتليفزيون - كتاب الإذاعة والتليفزيون (١٩). ١٩٧٤م، ص ٧٥؛ انظر أيضًا: رامي عطا صديق، موقف الصحافة المصرية من قضية الوحدة الوطنية: ١٨٨١ - ١٩١٩م. المجلة المصرية لبحوث الرأي العام (كلية الإعلام - جامعة القاهرة). العدد الثالث - ١٠١٦م: رامي عطا صديق، وحدتنا الوطنية بين ثورتين، القاهرة: العربي للنشر والتوزيع. ١٠١٨م.

الدراسات الإعلامية في مصر (١٩٠٧م). في كتابه (أزمة الضمير الصحفي): «يجب على الصحافة أن تنظر إلى الدين من زاوية إنسانية خالصة. يجب عليها ألا تبذر بذور الفتنة بين أبناء البلد الواحد مهما اختلفوا من حيث العقيدة. يجب عليها - أي على الصحافة - أن تسأل نفسها دائمًا هذا السؤال: ما الذي نفسها دائمًا هذا السؤال: ما الذي الديني في أي شكل من أشكاله، وفي أية فترة من فترات تاريخه؟ والجواب عن ذلك أنها - أي البشرية لم تربح شيئًا بل أصابها الضرر من كل شيء» 1.

وتحت عنوان «القواعد القديمة.. لا تزال صالحة للتطبيق» قال الكاتب الصحفى صلاح عيسى (١٩٣٩– ١٠١٧م): «يخطئ كل من ينسى أو يتجاهل الحقيقة التي تقول إن صدر الحرية يتسع لكل رأى، وكل اجتهاد، وكل فكر، وكل تجمع، إلا ذلك الذي ينتهى بمصادرة الحرية ذاتها.. ومن هنا فإن ممارسة العنف، كتأجيج نيران الفتن الدينية، أو الدعوة إليهما هي من المحظورات التي ترفضها الحرية ذاتها.. ولعل المعتدلين والعاقلين من الكُتّاب الدينيين-مسلمين ومسيحيين- يلفتون النظر إلى أن المغامرة بالمقارنة بين الأديان السماوية، أو الدعوة

للانتفاض من مبادئ أحدهما، أو من المكانة الاجتماعية لأتباعها، هي من المحاذير، التي تأباها الأديان ذاتها، ويحرمها الدستور والقانون، الذي يؤثم أى عمل من شأنه المساس بالأديان السماوية أو تعطيل طقوسها، فضلًا عن أن القيام بمثل هذا السلوك يؤكد الاتهامات الشائعة المنسوبة لجماعات الإسلام السياسى والتى تنتهى بالحكم بأنها لا تستحق حق الوجود، ولا يجوز أن تمارس حق إصدار الصحف»، وهو يضيف قائلًا «وقبل أكثر من مائة عام، فرق (الزميل الصحفي) عبد الله النديم بين العصبية الدينية، بمعنى تجمع وتعاضد أبناء كل دين، من أجل مصالحهم ورفعة شأن دينهم، وبين التعصب الديني، بمعنى تجاوز ذلك إلى الدعوة لكراهية الأديان الأخرى، وازدراء أتباعها.. وهي قاعدة لا تزال-في رأينا- صالحة دينًا وقانونًا لتكون محك الحرية التي تمارسها الصحف الدينية فهل يقبلون ذلك، أم يفضلون الوقوع تحت محظورات الحرية، فيصادرون بأنفسهم حقهم- وربما حق غيرهم- في الوجود؟»١٠.

ويؤكد وليم سليمان قلادة (١٩٢٤– ١٩٢٥) دوروسائل الإعلام، من صحافة وإذاعة وتليفزيون، في دعم ثقافة المواطنة، حيث طالب بوضع خطة تفصيلية «تحقق حضور الأقباط

والمسلمين معًا في المقالات والبرامج المتنوعة والدراما»، ويضيف «إن في ممارسة الوحدة الوطنية على مدى التاريخ والواقع في مصر عناصر يمكن أن تستثمر في النشاط الإعلامي لتحقق الأهداف الوطنية المرجوة مع وجود الجوانب التي تضمن نجاح المادة الإعلامية وإقبال القراء والسامعين والمشاهدين عليها»".

وفي دراسته «المواطنة والمشاركة وانعكاساتهما في حياتنا اليومية» يقول علي جلبي «إن كانت هناك مطالبة بالمساواة، وإعمال قاعدة المواطنة؛ فإن ذلك يقتضي بأن نطالب كأقباط ومسلمين بأن تخلو البرامج الإعلامية من أي مفاهيم طائفية» ٧٠.

ويذهب نبيل عبد الفتاح إلى «ضرورة إعادة النظر فى ميثاق الشرف

> ٦٤ عبد اللطيف حمزة، أزمة الضمير الصحفي، القاهرة: الهيئة المصرية العامة للكتاب، ١٩٦٠م.

10- صلاح عيسى، القواعد القديمة.. لا تزال صالحة للتطبيق، مجلة (الصحفيون). إبريل ١٩٩٠م، ص ١٩.

١٦- وليم سليمان قلادة، مبدأ المواطنة دراسات ومقالات، القاهرة: المركز القبطي للدراسات الاجتماعية، ١٩٩٩م، ص.

۱۷- علي عبد الرازق جلبي، المواطنة والمشاركة وانعكاساتهما في حياتنا

الصحفي، وتطويره في ضوء المواثيق العالمية، وتفعيل قواعده، وإعمال مبدأ المساءلة المهنية إزاء النشر المثير للفتن الطائفية لتكرار هذا النمط من الكتابات والأخبار والصور والتحقيقات المثيرة للكراهية، أو الازدراء الديني، والدور السلبي والخطير الذي أدى إليه. إعداد ورش عمل حول ثقافة المواطنة والحريات الدينية ودولة القانون للعاملين في الإعلام المرئى والمسموع والمكتوب وموظفي جهاز الدولة» ١٠، وهو يكرر ذات المطلب بعبارات أخرى حيث يرى «ضرورة تطوير ميثاق الشرف الصحفى والنصوص التأديبية بالنقابة لمواجهة سياسة النشر والتحرير الإثاري في القضايا الدينية التي يلجأ لها البعض تحقيقًا للرواج ونشر التعصب والتزمت والكراهية واللاتسامح»١٩، وهو يشير أيضًا إلى

> اليومية، المؤتمر العلمي السنوي الحادي عشر (المسئولية الاجتماعية والمواطنة)، المركز القومي للبحوث الاجتماعية والجنائية، ١٦–١٩ مايو ٢٠٠٩م.

١٨- نبيل عبد الفتاح، مواجهة الطائفية الاجتماعية وأزماتها.. ما العمل؟ [٣/٣]. جريدة (الأهرام). ١٤ سبتمبر ٢٠٠٩م: انظر أيضًا: نبيل عبد الفتاح، الدين والدولة والطائفية، مرجع سابق. ص ص ٧٩-١٨.

۱۹- نبيل عبد الفتاح، الدين والدولة والطائفية، مرجع سابق، ص ۸۱.

«دور الإعلام المرئي والمسموع والمكتوب في إشاعة الصور النمطية السلبية حول الآخرين، أو التحيز الديني والسياسي في التعامل مع موضوعات العنف ذي الطابع والوجه الديني، أو الأشخاص الدينية أو السياسية.. إلخ، وذلك من قبل بعض الإعلاميين غير المتخصصين وغير الأكفاء أصلًا» ''.

ويضع سمير مرقس خطة عملية أو برنامجًا تطبيقيًا يستهدف تعظيم دور الإعلام في دعم قيم المواطنة وتأكيد الشراكة الوطنية بين المواطنين على أرض الواقع، انطلاقًا من مبادئ ثلاث هي:

(۱) استعادة المواقف الإيجابية من التاريخ التي تعكس التفاعل الاجتماعي والتعددية الواقعية بين المصريين من المسلمين والمسيحيين وتحرير القراءة التاريخية من الرؤية الطائفية والتوظيف السياسي.

(۱) التركيزعلى فكرة الانشغال المشترك بالقضايا والهموم الوطنية التي تواجه الجميع. (۳) التشجيع على العمل المشترك وتحقيق السعادة المشتركة للوطن الذي يجمعنا»، وهو يقترح أربعة محاوريمكن أن تصلح مساحات مشتركة تقرب بين المصريين، وتكون ملهمة

لنشاطات وبرامج وماواد إعلامية متنوعة، المحور الأول: معرفي/ معلوماتي حيول تاريخ العلاقات الإسلامية والمسيحية والتعددية الثقافيــة فــى مصــر. المحــور الثاني: دعم قيمة الحوار الثقافي والحياتي. المحور الثالث: دعم قيم المواطنة الحديثــة. المحور الرابــع: التعامل مع إشكاليات التوتر الديني". وعقب ثورة المصريين في ٢٥ يناير المام، استمر اهتمام عدد غير قليل من المفكرين والكتّاب والباحثين بقضية المواطنة، وتأكيد أهميتها على المستويين النظرى والعملي، ومن ذلك مثلًا أن طه عبد العليم كتب يقول «بعد قراءة موضوعية نقدية للخبرة العالمية والتاريخ المصرى، ورغم غضبة خصوم قيم الوطنية والمواطنة، قلت وأكرر إن المواطنة هى الحل، ببساطة لأن هذا الشعار البوصلة ينطوى على رؤية شاملة وخريطة طريق وبرنامج عملى لإقامة نظام جديد، يحقق ما تطلع إليه وثار من أجله المصريون، وما تستحقه وتستطيعه مصر مبدعة الحضارة وفجر الضمير. أقصد أن تكون مصر للمصريين انطلاقًا من دستور جديد غايته أن تصبح مصر دولة جميع مواطنيها، التي تنبذ التمييز والتهميش، وتدمج ولا تقصى، وتوحد

ولا تمزق، وتحمي السيادة الوطنية وجميع حقوق المواطنة وحقوق الإنسان، السياسية والمدنية والاقتصادية والاجتماعية والثقافية والدينية وغيرها» ٢٠.

ويعرض الفقيه القانوني والدستوري د. محمد نور فرحات في مقال له تقرير الدكتور جمال العطيفي الذي صدر سنة ١٩٧١م عقب حادث الخانكة الذى وقع آنذاك بين مجموعة من المسلمين ومجموعة من الأقباط، وتشكلت لجنة لتقصى الحقائق برئاسة الدكتور العطيفى - وكيل مجلس الشعب آنذاك- وعضوية عدد من رجال الدولة والسياسة من المسلمين والمسيحيين، وقدمت اللجنة تقريرها وبه بعض الاقتراحات، تعلقت بدور رجال الدين والتعليم والإعلام، من أجل مواجهة الطائفية، حيث يشير الكاتب إلى أهمية التناول الموضوعي لجميع القضايا ذات البعد الديني، خاصة تلك القضايا التى تتعلق بالعقيدة المسيحية والعلاقات بين المسلمين والمسيحيين، وهويقترح تخصيص مساحة على الخريطة الإعلامية للتعريف بالثقافة والتاريخ القبطيين٣٣.

٧٠ نبيل عبد الفتاح، الدين والدولة والطائفية، مرجع سابق، ص ١٤٥.

 ٧١ سمير مرقس، المواطنة والإعلام..
 اتجاهات أساسية ومحاور عملية، جريدة (الأهرام). ٦ إبريل ٢٠١٠م.

٧٢- طه عبد العليم، دفاعًا عن الحقوق المدنية والسياسية للإنسان والمواطنة، جريدة (الأهرام). ٨ يناير ٨٠١٢م.

٧٣ – محمد نور فرحات، مأساة الطائفية في مصر.. قراءة في تقرير الدكتور العطيفي، جريدة (المصري اليوم)، ٧ سبتمبر ٢٠١٨م.

#### نتائج الدراسة الميدانية

#### محاور الدراسة

يستعرض الباحث نتائج الدراسة الميدانية التي قام بها في إطار المحاور التالية:

### المحور الأول: المتابعة قضايا وموضوعات

عبر الصحفيون «المبحوثون» عبر الصحفيون «المبحوثون» عين متابعتهم لبعض القضايا والموضوعات المتعلقة بموضوع الدراسة والبحث، حيث أظهروا معرفة أولية بمجموعة من أبرز القضايا الخاصة بالعلاقة بين

أتباع الأديان المختلفة، التي أثيرت خلال السنوات القليلة الماضية، داخل مصر وخارجها، كما ذكروا أيضًا بعض القضايا على مستوى الدين الواحد، لا سيما وأن هذه القضايا قد أثيرت صحفيًا وإعلاميًا، حيث ناقشتها الصحف وبعض ناقشتها الصحف وبعض البرامج الحوارية (Talk Shows) بالقنوات التليفزيونية، بالإضافة بالمواقع الصحفية الإلكترونية، وغيرها من وسائل الإتماعي.

فمسن بيسن عناويسن الموضوعات والقضايا داخل مصر التى ذكروها: علاقة عاطفية بين شاب وفتاة يختلف عن ديانتها فى محافظة المنيا، سيدة الكرم، غلق الكنائس، قانون بناء الكنائس، بناء دور العبادة، العقاب الجماعي بسبب الشائعات، فتنه أبو قرقاص، جلسات الصلح العرفية، أحداث ثــورة ۲۵ پناپــر وما بعدهــا، تفجیر الكنائــس مثــل حــادث تفجيــر الكنيســة البطرســية، الحــزن على الشهداء المسيحيين، حكم القضاء الإداري في ملف كنيســة القديســين وتحديــد هويــــة الفاعليـــن، حـــرق الإخـــوان

لعدد من الكنائس، الاختلاف الديني بين الشعوب، ظاهرة الاختفاء القسرى (الغامض أو المفاجيئ)، الأزمات الطائفية في الصعيد، الأزمات الطائفية في محافظات المنيا وبني سلويف وسوهاج وقنا والجيزة، القضايا الطائفية بين المسلمين والمسيحيين، حذف خانة الديانة من البطاقـة، إلغاء خانـة الديانة من معاملات جامعة القاهرة، قضية هالة صدقي وموضوع طلاقها، مزايدات الإخوان على الأقباط واتهامهم بدعم النظام من أجل مصالحهم، حادث الاعتداء على الكاتدرائية المرقسية بالعباسية، السجال بين تصريحات الشيخ سالم عبد الجليل والأب مكارى يونان، الخلافات الدينية والفقهية، محاولة أطراف خارجية إحداث فتنــة بيــن المصرييــن، إدانــة أطفال أقباط بتهمه ازدراء الأديان، الاعتداء على المواطن القبطى مجدى مكين، العنف الطائفي، قضية فاطمية نعوت وازدراء الأديان، التمييز الديني في بعض القضايا، الصراع مع الإلحاد واللادينيين، مقطع فيديو لأحد رجال الدين المسيحيين يطالب الأقباط بإزالة صور

السيسي من المنازل وتداول الفيديو بشكل واسع عبر وسائل التواصل الاجتماعي، مشهد من مسلسل «أرض جو» حول وضع حذاء الفنانة غادة عبد الرازق على كتاب مكتوب عليه "Bible" أي الكتاب المقدس.

ومن أمثلة الموضوعات الخارجية على المستويين الإقليمي والدولي: معركة الموصل، تاثير فوز ترامب على المسلمين بالعالم، اليهود في إسرائيل، التنظيمات الخارجية، اللاجئون السوريون في ألمانيا، الحجاب في الإسلام واليهودية، النزاعات والحروب الطائفية بمنطقة الشرق الأوسط وتأثيرها على تغير الخريطة العامة للعالم، الصراع الديني في لبنان، العلاقات بين الأزهر والفاتيكان، أقباط المهجر واللوبى الصهيوني، المذاهب العرقية للمسلمين بإفريقيا، ما يحدث في العراق من أحداث ذات بعد طائفي، الاعتداء الإرهابي في فرنسا، المسلمون في إفريقيا.

موضوعات على مستوى الدين المذاهب الواحد: الخلاف بين المذاهب المسيحية (الأرثوذكس والكاثوليك والبروتستانت)، طهارة السيدات وممارسة التناول في المسيحية،

الطوائف المسيحية في العراق، قضية الزواج لمرة واحدة عند المسيحيين وعدم إمكانية الزواج مرة ثانية، قضية الطلاق بين المسيحيين، قضية تغيير الديانة من أجل الزواج للأقباط، المواريث، الخلاف بين السنة والشيعة، محاربة الشيعة في مصر، خطبة الجمعة الموحدة.

وإن أشار المبحوثون أيضًا إلى قضايا وموضوعات أخرى اهتمت بتدعيم أواصر المحبة بين المواطنين بعضهم بعضًا، والدعوة المستمرة إلى تجديد الخطاب الديني، ودعم التسامح الديني، ومحاولة الإجابة عن السؤال: كيف نحبط الفتن؟، أيضًا: المواطنة والتعايش المشترك، تأهيل الجيل الجديد لنبذ العنف والإرهاب، الحوارات الدينية بين المختلفين دينيًا، الوعى بمحاولة أشخاص تفكيك المصريين المسلمين بتقسيمهم إلى أطياف إخوان وسلفيين وهكذا، واليقين بأن أى خطريهدد الدين الآخر كأنه يهدد الجميع سواء مساجد أو كنائس.

#### مصادرالمعلومات

بالنسبة لمصادر المعلومات التي يرجع إليها الصحفيون عند تغطية أو معالجة قضية تتصل بالعلاقة بين

المختلفين دينيًا، فمن الواضح أن النسبة الأكبرمن الصحفيين «المبحوثين» (٧٣٪) تعود إلى أطراف الموضوع أنفسهم، ما يعني أن الصحفيين يهتمون بالحصول على المعلومات من الأطراف الرئيسة في القضية.

ويعتمد الصحفيون على مصادر أخرى كثيرة ومتنوعة، حيث تأتى التقارير الرسمية الصادرة عن جهات رسمية في المرتبة الثانية بنسبة (١٤٪)، وشبكات التواصل الاجتماعي (٦٠٪)، ثم يأتى على الترتيب: الخبراء والمتخصصون (٥٧٪)، المواقع الإخبارية على الإنترنت (٥٧٪)، الجرائد والمجلات (٥٤٪)، محطات وقنوات الراديو والتليفزيون (٥٤٪)، المعايشة والإطلاع (٥٠٪)، مؤتمرات صحفية (٤٤٪)، مواقع وسائل الإعلام على شبكة الإنترنت (٤٣٪)، الأرشيف والمكتبات (٣٨٪)، تقارير المراسلين والمندوبين ٣٨٪، وكالات الأنباء ٣٦٪، الأفراد العاديون (٣٤٪).

الإطلاع على المؤلفات والدراسات كان من المفارقة أنه بالنسبة لاهتمام الصحفيين بالإطلاع على المؤلفات والدراسات والأبحاث التي تتناول العلاقة بين المختلفين دينيًا في المجتمع المصري، قد جاءت

على النحو التالي: أحيانًا (٥٥٪). دائمًا (٢٥٪). نادرًا (٢٨٪). أبدًا (٢٪). ما يعكس اهتمامًا غيركاف بهذا الأمر.

وقد تنوعت الأسباب الخاصة بعدم الإطلاع على الأبحاث والمؤلفات المعنية بقضية المواطنة، مثل: عدم وجود وقت متاح للإطلاع عليها، الشعور بعدم وجود فائدة لهذه المؤلفات والدراسات في مجال المؤلفات والدراسات في مجال يرضى عنه الجمهور الشعور بيان هناك تعارضًا بين تطبيق بتائح الكتب والدراسات، وتحقيق الربح والانتشار هذه المؤلفات غير موجودة بوفرة في المكتبات.

وفي تقدير الباحث هنا أنها أسباب غير مقنعة، وأن الأبحاث والمؤلفات متاحة بصورة أو أخرى، ومن شأنها تثقيف الصحفيين بالعلاقات المشتركة بين المختلفين دينيًا في الماضي والحاضر، والتنبؤ بمستقبلها، ومن ثم تحسين المعالجة والإعلامية لواحدة من أبرز قضايا المجتمع المصري.

## حضور تدريبات وورش عمل

بالنسبة للمشاركة في حضور تدريبات وورش عمل خاصة بمعالجة موضوعات العلاقة بين الأغيار دينيًا، فقد عبر (٨٥٪) فحسب من الصحفيين المبحوثين عن مشاركتهم في مثل هذه الورش والتدريبات، بينما لا يشارك (١٤٪) في حضور هيذه الورش والتدريبات، على هذه الورش والتدريبات، على الرغم من الحاجة إليها.

وقد تعددت أسباب المشاركة، حيث تساعدهم مثل هذه التدريبات وورش العمل، حسبماعبروابأنفسهم، على: تفهم مبدأ المواطنة بشكل أكثر عمقاً، اكتساب خبرات وتجارب جديدة، معرفة معلومات عن الآخر المختلف دينيًا، الإلمام بكل التفاصيل حول الملف الديني، تبادل الآراء، تقبل الآخر وجهة النظر المختلفة، كيفية العمل على تهدئة الأمور من خلال القلم والعمل الصحفي.

وأشار (٧٧,١) من الذين يحضرون هذه التدريبات إلى أنهم يحضرونها باجتهاد شخصي، بينما أوضح (٢١,١٪) منهم إنهم يحضرونها بتكليف وتشجيع من الصحيفة، ما يعكس الاهتمام الشخصي من قبل الصحفيين أنفسهم بهذه التدريبات التي تستهدف بناء ورفع

قدرات الصحفيين في مجال معالجة القضايا والموضوعات محل الدراسة والبحث، ومن جانب آخرضعف اهتمام المؤسسات الصحفية بتدريب صحفييها على كيفية معالجة مثل هذه الموضوعات.

وأكد (٨١٪) من الصحفيين الذين يحضرون هذه الورش والتدريبات أنه يقوم بتنظيمها مؤسسات وجمعيات المجتمع المدني، ومنها مثلًا منتدى حوار الثقافات بالهيئة القبطية الإنجيلية للخدمات الاجتماعية، ثم جاء بعد ذلك، وبنسب قليلة، عدد من المؤسسات الأخرى، منها: كليات ومعاهد وأقسام الصحافة والإعلام بالجامعات المصرية، نقابة الصحفيين، الصحيفة التي أعمل بها، الهيئات المنظمة للعمــل الصحفــى في مصــرً٧٠، ما يعني أن منظمات المجتمع المدنى هـــ الأكثـر اهتمامًا بدور الصحافــة/ الإعــلام فـــى دعـــم مبدأ المواطنة وتحقيق التعايش المشترك بين المواطنين.

بينما تنوعت أسباب عدم المشاركة، ومنها: عدم وجود وقت مُتاح للحضور والمشاركة، الشعور بعدم وجود فائدة،

الشعور بأن هناك تعارضًا بين التدريب والواقع العملي، رفض رئيس التحرير أو رئيس القسم لمشاركة الصحفي فيها، أن الأمر غير متداول بين أوساط العاملين في مهنة الصحافة.

٧٤- تضم الهيئات المنظمة للعمل الصحفي والإعلامي في مصركلا من: المجلس الأعلى لتنظيم الإعلام والهيئة الوطنية للصحافة والهيئة الوطنية للإعلام، وكان يوجد قبلًا المجلس الأعلى للصحافة الذي تأسس عام ١٩٨٠م وانتهى دوره بتشكيل الهيئة الوطنية للصحافة عام ٢٠١٧م، حيث أصدر الرئيس عبد الفتاح السيسى القرارات الجمهورية ١٥٨ و١٥٩ و١٦٠ بتشكيل المجلس الأعلى لتنظيم الإعلام والهيئة الوطنية للصحافة والهيئة الوطنية للإعلام، وذلك طبقًا لنصوص ومواد القانون ٩٢ لسنة ٢٠١٦ الذي نص على تشكيل المجلس والهيئات المذكورة بناء على ترشيحات مجلس الدولة ومجلس النواب ونقابة الصحفيين والإعلاميين والعاملين بالطباعة والصحافة والإعلام والمجلس الأعلى للجامعات ووزارتي الاتصالات والمالية. انظر: قرار رئيس جمهورية مصر العربية رقم ١٥٨ لسنة ٢٠١٧، (الجريدة الرسمية)، العدد ١٤ مكرر (ج). ١١ إبريل ١٠١٧م؛ الموقع الرسمى للمجلس الأعلى لتنظيم الإعلام (www.scm.gov.eg).

# المحــور الثانــي: موقــف الصحفيين مــن المعالجة الإعلامية لقضايــا العلاقة بيــن المختلفيــن دينيًا

عبر المبحوثون عن مستوى رضاهم عن معالجة الصحف لموضوعات العلاقة بين أتباع الأديان المختلفة والمختلفين دينيًا، وكان من المُلاحظ ارتفاع نسبة عدم الرضا، حيث ذهب ما يقرب من نصف المبحوثين إلى أنهم غيرراضون على الإطلاق (بنسبة لاك/)، بينما جاء مستوى الرضا على النحو التالي: راض جدًا ك/، راض إلى حد كبير ٥/، راض إلى حد متوسط حراك, راض إلى حد متوسط

# أسباب عدم الرضا:

تمثلت أسباب عدم الرضا عن المعالجة الصحفية لموضوعات العلاقة بين أتباع الأديان المختلفة في عدد من الأسباب، التي تُمثل في حقيقتها إدانة لبعض الممارسات الصحفية في هذا الشأن، حيث جاءت هذه الأسباب على الترتيب التالي: سطحية المعالجة الصحفية (٣,١٥٪)، التركيز على جانب وإغفال جوانب أخرى (٣,١٥٪)، تهتم بتقديم المواد المثيرة (١,١٥٪)، لا تراعي قيم الصالح العام (٧,٩١٪)، لا تراعي قيم وتقاليد المجتمع (٨,٨١٪)، ثم جاءت فئة «أخرى تذكر» بنسبة (١٥٨٪)

حيث شملت الأسباب التالية: إثارة الفتنة الطائفية، أحيانا كثيرة نعجز عن تسمية الجرائم بمسمياتها الحقيقية، الانحيازات الدينية، الجهل بالمصطلحات والمفاهيم الخاصة بالأغيار دينيًا، الحساسية المفرطة في قضايا معظمها جنائي، جزء من عدم رضائي هو عدم توفرالثقة التي تدعم حقوق الإنسان، عدم المهنية والانحياز إلى جانب، عدم الموضوعية، عدم معرفة من يقوم بمعالجة الموضوع في غالبية الأحيان، ليس هناك حل جذري.

# أسباب الرضا:

أما أسباب الرضا عن المعالجة الصحفية للقضية موضوع الدراسة والبحث فقد تمثلت في الأسباب التالية: مراعاة الصالح العام (٥٠٪)، مراعاة قيم وتقاليد المجتمع (٦,٧٤٪)، عرض جميع وجهات النظر لجميع الأطراف بشكل متوازن (٣٨٨٪)، الالتزام بمواثيق الشرف الصحفية/ الإعلامية (١,٨١٪)، التوازن في المعالجة الإعلامية (١,١١٪)، التوازن ثم جاءت فئة «أخرى تذكر» بنسبة ثم جاءت فئة «أخرى تذكر» بنسبة ملابسات الأحداث بحيادية وإن كانت من جانب واحد أحيانًا– محاولة من جانب واحد أحيانًا– محاولة

#### تقييم الصحف

كان من الملاحظ أن تقييم الصحفيين «المبحوثين» لمعالجة الصحف «الخاصة» للقضايا والموضوعات الخاصة بالعلاقة بين المختلفين دينيًا أفضل حالًا من تقييمهم للصحف «القومية» المملوكة للدولة والصحف «الحزبية» المملوكة للأحزاب السياسية، حيث جاء هذا التقييم على النحو التالى:

#### الصحف الخاصة

تهتم بعرض جميع وجهات النظر (وزن نسبي ۸,۷۷٪). تتسم معالجتها بالتوازن (وزن نسبي ٤,٢٥٪)، تهتم بتقديم كافة الحقائق والمعلومات المتعلقة بالقضية (وزن نسبي ٤,٢٥٪). تتسم معالجتها بالدقة وزن نسبي ١,٢٥٪). تتسم معالجتها بالصدق (وزن نسبي ٨,٥٥٪). تتسم معالجتها بالموضوعية (وزن نسبي ٠,٥٥٪). تتسم معالجتها بالحيادية (وزن نسبي ١,٤٥٪). تسعى لتقديم حلول واقتراحات لتجاوز المشكلات (وزن نسبي ٨,٥٥٪).

٧٧- الوزن النسبي: يشير إلى اتجاه المبحوثين نحو العبارة، وبالتالي فإنه يحدد درجة المعرفة من حيث كونها مرتفعة أم متوسطة أم ضعيفة. وهو يُحسب على النحو التالي: المتوسط الحسابي على القيمة العظمى للعبارة مضروبة في مائة.

#### الصحف القومية

تتســـم معالجتهــا بالتــوازن (وزن نســـبي ۸,۱۵٪). تهتم بعرض جميع وجهــات النظر (وزن نســـبي ۰,۰۵٪). تتســم معالجتهــا بالموضوعية (وزن نســبي ۲,۹۵٪). تســعی المشــکلات (وزن نســبي ۲,۹۵٪). المشــکلات (وزن نســبي ۲,۸۵٪). تتســم معالجتها بالصــدق (وزن نســبي ۰,۸۵٪). تتســم معالجتها بالحقة (وزن نســبي ۲,۱۵٪). تتســم معالجتها الحقة (وزن نســبي ۲,۱۵٪). تهتــم بتقديــم کافــة معالجتات المتعلقة الحقائــق والمعلومــات المتعلقة بالقضيــة (وزن نســبی ۲,۱۵٪).

#### الصحف الحزيبة

تسعى لتقديم حلول واقتراحات لتجاوز المشكلات (وزن نسبي ١٩٤٪). تتسم معالجتها بالدقة (وزن نسبي ١٨٤٪). تتسم معالجتها بالموضوعية (وزن نسبي ١٨٤٪). تتسم معالجتها (وزن نسبي ١٨٤٪). تتسم معالجتها بالصدق (وزن نسبي ١٨٤٪). تتسم معالجتها بالحيادية (وزن نسبي ١٨٤٪). تهتم بتقديم كافة الحقائق والمعلومات المتعلقة بالقضية (وزن نسبي ١٨٤٪). تتسم معالجتها بالتوازن (وزن نسبي ١٨٤٪).

وربما لهذا الأمرما يفسره من حيث إن ثمة مساحة نسبية أكبر من الحرية

والجرأة تمارسها الصحف الخاصة على الرغم من توجهاتها الخاصة، مقارنة بالصحف القومية التي ترتبط بتوجهات الدولة/ الحكومة ورؤيتها للأحداث ومعالجتها لها، والصحف الحزبية التي ترتبط بالتوجهات السياسية للحزب السياسي الذي تصدر عنه الصحيفة وتعبر عنه وتكون لسانًا لحاله في مختلف القضايا والموضوعات.

# <u>المحور الثالث:</u>

# معوقً المهارسية المهنية للصحفيين وسيبل مواجهتها

عبر المبحوثون عن بعض المشكلات والتحديات التى يقابلونها خلال عملهم الصحفي، وكذلك الأخطاء التي يقع فيها بعض الصحفيين، بالإضافة إلى عدد من الضغوط التي يتعرضون لها أثناء التغطية الإخبارية والمعالجة الصحفية للقضايا والموضوعات الخاصة بالعلاقة بين أتباع الأديان المختلفة وإدارة التعددية الدينية في المجتمع المصرى، وكان من الملاحظ أن بعض الصحفيين يمارس دور «حارس البوابة» من حيث تحديد ماذا يمر وكيف يمر؟ وأحيانًا يمارس رؤساؤهم هذا الدور بتدخلهم فيما يكتبه الصحفيون، وإن كان من الواضح أن هناك اتجاهًا نحو الحاجة

إلى تأكيد المسئولية الاجتماعية للصحفيين والإعلاميين من حيث احترام قيم المجتمع وتقاليده وترسيخ العلاقة بين المواطنين.

أشار المبحوثون إلى عدد من المشكلات التى يواجهونها أثناء المعالجة الصحفية للموضوعات المتعلقة بالتعددية الدينية وتنوع الانتماء الديني، منها: نقص المعلومات وتقديم معلومات غير كافية في بعض الأحيان (٧٦٪). عدم تعاون بعض المصادر (١١٪)، عدم وضوح بعض المصطلحات (٢٦٪)، تدخل رئيس التحرير أو رئيس القسم في العمل (١٥٪)، أخرى تذكر (٧٪)؛ إخفاء الحقائق والكذب، الانحيازات غير الموضوعية لبعض الأطراف، الكتمان العام من المسئولين حول البيانات والأرقام، تكتم المصادر الشديد وعدم تعاونهم مع الصحفيين، عدم تعاون بعض المسئولين، عدم تقبل بعض المواطنين للموضوع، في بعض الأحيان يكون للسياسة آراء وتدخلات.

أما أبرز الأخطاء والانتهاكات التي يقع فيها الصحفيون أثناء معالجة موضوعات العلاقة بين الأغيار دينيًا فكانت على النحو التالي: تركيز المعالجة الصحفية على الإثارة أكثر

من تركيزها على تقديم معلومات وحقائق (٥٧٪)، استحضار البعد الطائفي باستمرار في أي مشكلة بين المختلفين دينيًا (٥٣٪)، عدم فهم البعض لأهم محددات العلاقة بين الأغيار دينيًا وملامح البيئة المصرية (٤٩٪)، عدم احترام مواثيق الشرف الصحفية/ الإعلامية (٤١٪)، محاولات التأثير على اتجاهات الرأى العام من خلال بحوث واستطلاعات الرأى العام، والتنبؤ والقفز على النتائج (۱۲٪)، أخرى تذكر (٤٪)؛ التوجيه للحدث وفقًا لرأى رئيس التحرير أو المالك، السعى لتحقيق سبق صحفی علی حساب نقص المعلومات، بهدف زيادة نسبة المبيعات ولا يهم تلك الصحف إثارة القارئ، عدم المهنية من خلال التعصب لوجهة نظر معينة.

وتمثلت أبرز الضغوط التي يتعرض لها الصحفيون أثناء معالجة العلاقة بين الأغيار دينيًا فيما يلي: المنع من الوصول إلى المعلومات (٥٠٪). هيمنة رأس المال وتدخل التمويل في توجيه الصحف لدعم أو انتقاد تيارات معينة (٧٤٪). التدخلات الحكومية (٧٤٪). ضغوط الرأي العام وتوجهاته (٧٤٪). التداخل بين العمل السياسي والعمل المهني (٣٩٪). تعارض وتضارب المصالح

(٤٦٪)، تأثير الإعلان (١١٪)، ضغوط أجنبية (١٠٪)، التعتيم عن قصد من قبل المسئولين في الدولة (١٪).

تدخل الرئيس المباشرفي العمل: قال (٧٣٪) من أفراد العينة إن الرئيس المباشر، قد يكون رئيس التحرير أو رئيس القسم، يتدخل في عملهم الخاص بتغطية موضوعات العلاقة بين المختلفين دينيًا، بينما ذهب (٧٦٪) إلى أنه لا يتدخل أبدًا، ويعكس الأمر تدخلًا من قبل الرئيس المباشر يحدث في أغلب الأحيان وفي كثيرمن الظروف لصالح توجهات معينة.

تنوعت أشكال التدخل ومنها: حذف أجزاء معينة من الموضوع بعد إعداده (٨,٤٥٪). التركيز على جانب معين من الموضوع وإغفال جوانب أخرى (٣٤،٢٪). حذف إبراز موضوعات معينة بعد الانتهاء من إعدادها (١,٠٠٠٪). إضافة أبعاد معينة لبعض الموضوعات (١,٠٠٠٪). الاهتمام بالإثارة الإعلامية (١٦٪). فرض مصادر معينة على الموضوعات (٣,١٪). فرض تذكر معينة على الموضوعات (٣,١٪). أخرى تذكر (٧,٦٪): يرفض أحيانا نشر الموضوع.

تعددت أسباب تدخل الرئيس المباشر في عمل الصحفيين، حيث شملت عدة أسباب من وجهة

نظر الصحفيين/ المبحوثين منها: مراعاة السياسة التحريرية منها: مراعاة السياسة التحريرية للصحيفة (٢,١٧٪). إرضاء السلطة والأجهزة الرقابية (٧٠,٥٪). إرضاء مالك الصحيفة (٢١٪). إرضاء أطرف معينة داخل المجتمع «تيارات أو أحزاب سياسية» (٢١٪). الرغبة في تحقيق الربح المادي والشهرة والانتشار (٩,١٪). تأثير الإعلانات (٩,١٪). تأثير (٥,٥٪). إرضاء لفكر الرئيس المباشر، (٥,٥٪). إرضاء لفكر الرئيس المباشر، الرؤية الشخصية أو القناعات الخاصة، لكي نعالج المشكلة من جذورها وليس على حساب طرف بعينه، بتدخل لتحقيق التوازن.

تتنوع أسباب التدخل بذلك وعلى نحو رئيس في: التوجهات السياسية للصحيفة وسياستها التحريرية، اعتبارات الملكية والجوانب المادية، مناخ الحرية وتوجهات السلطة السياسية.

# مواجهة المشكلات والضغوط:

عبر الصحفيون عن مواجهة المشكلات والضغوط التي يقابلونها على النحو التالي: التزم بميثاق الشرف الصحفي (٥٠٪). ألتزم بسياسة الصحيفة (٣٤٪). ألتزم بالقانون (٣٤٪). أتصرف وفقًا لمبادئي الخاصة (٣٣٪). أفكر في النتائج أولًا (٣٣٪).

أتصرف وفقًا لأيديولوجيتى (۱۱٪)، أتصرف حسب القيم الشـخصية (١٥٪)، أتصـرف وفقًا لديانتي (١٢٪)، أتصرف بالفطرة (١٪)، وشــملت فئــة أخــرى تذكر (١٪): الالتـزام بالقواعـد المهنية، الحرص على قيم المجتمع ووحدة نسيجه الوطنيي.

موقف الصحفييين مين أليات ضبط الأداء المهنى

المحور الرابع:

تفاعل المبحوثون على نحو واضح مع آليات ضبط الأداء الصحفى والإعلامي، ومن ذلك الاقتراح الخاص بإعداد «ميثاق شرف نوعى» أو «مدونة سلوك أخلاقية ومهنية» لضبط أداء الصحفيين خلال معالجة موضوعات العلاقة بين أتباع الأديان المختلفة والمختلفين دينيًا ومذهبيًا، حيث أبدى (٧٥٪) من أفراد العينة موافقتهم على إعداد الميثاق أو المدونة الأخلاقية والمهنية، بينما رفض (١٥٪) هذا الاقتراح، وكان لكل فريق أسبابه ودوافعه ومبرراته التي عكست موقفه.

# أسباب الموافقة:

تنوعت أسباب الموافقة بين ثلاثة محاور أساسية على النحو التالي: - أسلباب مجتمعيلة (تتعلق بالمجتمع).

- أسباب مهنية (تتعلق بالمهنة).
- أسباب تتعلق بضبط وتنظيم الأداء الصحفي.

# أُولًا: أسـباب مجتمعية (تتعلق بالمجتمع):

من الأسباب الخاصة بالمجتمع جاءت العبارات التالية:

الحرص على السلام الاجتماعي، حماية المجتمع، الحفاظ على الوحدة الاجتماعية، حتى لا يكون هناك من يؤجج ويثير الفتن ولا يتسبب في حدوث فتنة، لعدم إثارة النعرات «الطائفية»، منعًا للفتنة التى يتسبب فيها بعض المندسين على المهنة، حتى لا يكون الإعلام سببًا في تصاعد وإزكاء الفتنة، الالتزام بالمواطنة واحترامها وعدم الاستخفاف بها، التوعية بمبدأ المواطنة، احترام ثوابت المجتمع ومبادئ المواطنة، ترسيخ مبدأ تطبيق العدالة على الجميع ولأن هذا دور الصاحافة، مراعاة المصالح الوطنية، حتى لا يؤثر ذلك على وحدة الوطن، احترام البعد المجتمعي والأخلاقى للوطن، حتى يكون

الجميع متساويًا أمام القانون وطبقًا للدستور لأ فرق بين مسلم وقبطى طالما أن الجميع أمام القانون سواء، لأن ذلك يدعم حقوق الإنسان، لكي نطرح الحلول من أجل وأد الفتنة، لكى يعيش المجتمع في سلام ومحبة بين نسيج الأمة، التثقيف، لتطوير الدور الإعلامي في المجتمع، توجيه الإعلام إلى زيادة الايجابيات، حتى تحل المشكلة من جذورها، لتجنب حدوث المشكلات والبلبلة، سوف تصبح ردًا عمليًا على جميع السلبيات التى تتعلق بالعلاقة بين الأغيار دينيا، من أجل احترام الآخر، لكى يحترم الإعلامى الأديان الأخرى وعدم طعنهم بأى موضوع وذلك لوجود مواطنة صحيحة، مدونة مهمة بسبب أهمية الموضوع، من أجل إيجاد تفاهم مشترك.

# ثانيًا: أسباب مهنية (تتعلق بالمهنية):

تعددت الأسباب المتعلقة بالمهنة وذكرالمبحوثون العبارات التالية: من أجل وضع معاييريمكن الاحتكام إليها عند نشر الموضوعات التي تتعلق بالأبعاد الدينية والمشكلات الناجمة عن سوء العلاقة أحيانًا بين الأغيار دينيًا، حتى نصل إلى معالجة دقيقة للقضايا والأحداث، لضبط المعالجة الصحفية، كثير

من المعالجات الحالية غير أمينة وغير موضوعية، لكي نعالج الأزمات بموضوعية شديدة، للحرص على المعالجة الأمور المعالجة السليمة، لمعالجة الأمور بشفافية، لتجنب الأخطاء المهنية في المعالجة التحريرية، حتى لا تكون المعالجة غيرمسئولة، لضبط التناول، التعمق والتركيزعلى الحلول والبعد عن السطحية، إرشاد الزملاء بمكونات ومعطيات التعامل مع مثل تلك الأحداث، ضرورة البعد عن الآراء الشخصية والمعتقدات والميول فيما يتعلق بهذه الموضوعات، فيما يتعلق بهذه الموضوعات، معالجة الأموربمهنية.

ومن الأسباب المهنية أيضًا: الالتزام بعدد من القيم المهنيـة المتعارف عليها مثل: الحياد والموضوعية والدقة والتوازن وعدم الانحياز لأغراض سياسية أو دينية، تجنب الكتابة وفق التحيزات الشخصية، حتى لا تتداخل الآراء الشخصية في الموضوع، عرض ومناقشة كل وجهات النظرمن كل الاتجاهات دون انحيان عدم الخلط بين القضايا المطروحة، البعد عـن التضخيـم والإثـارة والاتجار بالقضية، ضبط المصطلحات الصحفية المعبرة عن الأزمة والمستخدمة في التغطية حتى لا تثيــر أحد أطــراف الأزمــة، رصد

الواقع كما هو، لتحديد المعايير المهنية والأخلاقية الحاكمة لتغطية القضايا الدينية لضمان حصول الصحفيين على المعلومات وعدم تحريفها، وبالتالي التخلص من الأخطاء المهنية، ومراعاة المعايير المهنية للارتفاء بالمهنية.

# ثالثًا: أسباب تتعلق بضبط وتنظيم الأداء الصحفي.

في إطار ضبط الأداء المهني للصحفيين خصوصًا والإعلاميين عمومًا فقد ذكر الصحفيون عدة أسباب منها أن هذه المدونة:

تساعد على ضبط المشهد الإعلامي بشكل عام والمشهد الصحفى بشكل خاص، المدونة تشجع الصحافة الجيدة، وتعمل في صالح الصحافة وتنمو بها، وضع إطار عام للصحافة في التعامل مع مثل هذه القضايا وتغطيتها، للتذكير بالأداء المهنى وميثاق الشرف الصحفي والإعلامي، تساعد على فرض إطار أخلاقى على تغطيات القضايا «الطائفية» بعيدًا عن الإثارة، حتى تكون هناك مرجعية على الأقل يمكن الاعتماد عليها، لوضع معايير أو مبادئ يمكن السير على نهجها، هى بمثابة ضابط للعمل الإعلامي فى موضوع مهم مثل موضوع

الأغيار دينيًا، سوف تكون المدونة نموذجًا يحتذى به، ووسيلة إنذار في حالة خرق ميثاق الشرف الصحفى، لتحديد المعايير المهنية والأخلاقية الحاكمة لتغطية القضايا الدينية، هى تطبيق عملى للضوابط المهنية والأخلاقية، المدونة مُهمة بسبب عدم فهم البعض لطبيعة هذه الموضوعات، من أجل التعريف بالمبادئ الأساسية في معالجة مثل هذا النوع من القضايا، للحفاظ على أخلاقيات المهنة، وحتى لا يتجاوز الصحفيون أخلاقيًا مع بعضهم بعضًا، لأن بعض الإعلاميين لا يلتزمون بمواثيق الشرف الإعلامية ويزيفون الحقائق رغبة فى تحقيق عائد ما بغض النظر عن الحقيقة، الالتزام بالأخلاق والمهنية يؤثر على نشر الحقيقة دائمًا، لتلافى أخطاء المعالجة، المدونة دستور للصحفيين، احتياج الصحفيين إلى دستور هو أمر مهم جدًا، لأن الإعلام مهنة ذات سماوات مفتوحة بداخلها كثيرون من بيئات مختلفة وثقافات مختلفة وليس جميعهم من خريجى كليات الصحافة والإعلام فالفيصل الوحيد لضبط البوصلة هو مدونة أخلاقية ومهنية، ضمان الرجوع لميثاق يحدد السلوك الإعلامي، معرفة الخطوط الحمراء ونتائج التعرض لمثل هذه القضايا،

تعديل السلوك الصحفي، وأن يحترم الإعلامي كتاباته أو نشره للموضوع بطريقة مناسبة، البعد عن جميع الضغوط ومن ذلك التدخلات من جانب رئيس التحرير، تضبط عملية التدخل من قبل الأجهزة الرقابية بمختلف أنواعها، وضمان عدم تأثير العوامل الخارجية على الصحف، الالتزام بالمعايير المهنية دون تدخل للأهواء الشخصية، توسع مدارك الفكر وتزود الصحفيين بالمعلومات، وصول الصحفيين للمعلومات وعدم تحريفها، أن يفهم القراء المعلومات الدينية في سياقها المناسب حتى لا يتأثر بأى وسيلة إعلامية لها توجهات مضللة للرأى العام، للحد من عناصر الفساد الإعلامي، وعدم إضفاء «الطائفية» عند تناول هذه الموضوعات، وإضفاء الطابع المدنى على بعض وجهات النظر، وعدم المشاركة في تحويل هذه الموضوعات إلى «فتنة طائفية»، وجود آليات لمحاسبة المخطئين، وجود عقوبة أو بند لغير الملتزم، تتضمن عقابًا واضحًا لغير الملتزمين بهذه المدونة، لمحاسبة من يخرج عليها، فرض عقوبات على المخالفين، تكون هناك معايير واضحة للمحاسبة والالتزام في نفس الوقت.

# أسباب عدم الموافقة:

ذهب بعض الصحفيين/ المبحوثين إلى رفض وجود ميثاق شرف نوعي أو مدونة أخلاقية ومهنية لضبط أداء الصحفيين خلال معالجة موضوعات العلاقة بين المختلفين دينيًا، حيث دارت أسباب الرفض في مجملها حول جدواها وفائدتها ومدى التزام الصحفيين بها ووجود ميثاق شرف صحفي بالفعل، ويعرض الباحث لبعض تلك العبارات التي عبر بها الصحفيون عن الرفض على النحو التالى:

لن ينفذها المجتمع إن وجدت، عدم وجود فائدة منها، أنها غير ملزمة للأعضاء وبالتالي فهي غيرمهمة، لن يلتزم بها أحد من الصحفيين ما لم تكن ملزمة من نقابة الصحفيين، لأن الصحفى أو الإعلامي يجب أن يتصف بالحياد، وبالتالى لا يمكن وضع مدونة لكل ملف مهنى، لأن القواعد المهنية واضحة ومواثيق الشرف المهنى موجودة، الصحفى لا بد وأن يكون حرًا مع مراعاة ميثاق الشرف الصحفى، التخوف من ألا تكون هناك معاييروضوابط دقيقة، الصحافة في مصر لا يضبطها مدونات بل قوانين، من الأفضل الالتزام بميثاق الشرف الصحفى والمهنية في التعامل مع جميع الأخبار، المفترض وجود ميثاق عام للشرف الصحفى لمعالجة

كل القضايا وليس هذا الموضوع فقط ولكن المشكلة في تفعيله، وجود ميثاق شرفى عام للمهنة ولا حاجة لوجود هذه المدونة، هناك ميثاق الشرف الصحفى ويتم حلف اليمين داخل النقابة ومع ذلك هناك تجاوزات كبيرة، الضمير المهنى هو الوحيد المتحكم في شخصية ناقل الخبر، ضعف أداء نقابة الصحفيين، القيود تخلق النفاق الذي يؤدي إلى الفشل الإعلامي، الإنشاء في مثل هذه المدونة بما يفقدها دورها بل واستخدامها للتأثير فيما بعد على الصحفيين، العشوائية في التعامل مع الإعلام، تساعد على انتشار الغوغائية، عدم تقديم الحكومة أية قوانين في هذا الشأن، أن تعدد الآراء مهم حتى لوكانت هناك آراء خاطئة، لأن الدين غير مُقيد برأى شخص على حدة ولكنه مقيد بمعايير وضعها لنا الله في كتابه العزيز ومن ثم يجب الالتزام بكتاب المولى عز وجل، مقاسمة البرلمان في مناقشة وإصدار القوانين.

وفي تقدير الباحث هنا أن أسباب الرفض في مجملها وإن كانت مجموعة من الأسباب والاعتقادات التي لها وجاهتها وتتمتع بمنطقية بعض الشيء، إلا أنها لا تمنع من إصدار ميثاق شرف نوعي أو إقرار مدونة سلوك تتفق عليها الجماعة

الصحفية بمحض إرادتها من أجل معالجة صحفية وإعلامية مهنية تعلي المصلحة الوطنية في إدارة التعددية الدينية ومعالجة قضايا التنوع الديني، حسبما ذهبت النسبة الأكبرمن المبحوثين، خاصة وأن هناك إقرار بوجود مشكلة في التعامل الصحفي/ الإعلامي مع هذا الملف بقضاياه المتنوعة، كما السلوك لن تتعارض مع ميثاق الشرف النوعي أو مدونة السلوك لن تتعارض مع ميثاق الشرف النوعي أن تكون أكثر تفصيلًا في الملف المعني بالعلاقة بين أتباع الأديان والمذاهب المختلفة.

# <u>المحور الخامس:</u> <u>معاييــر ضمــان معالجة</u> إعلاميـــة مهنية

هدفت الدراسة الميدانية إلى وضع مجموعة من المعايير لضمان معالجة صحفية مهنية في إدارة التعددية الدينية ومعالجة العلاقة بين المختلفين دينيًا في مصر، وقياس مدى أهميتها عند الصحفيين، حيث تبين من نتائج الدراسة الميدانية أن الاتجاه العام بين الصحفيين هو الموافقة على أهمية هذه البنود والمعايير، وجاءت النتائج وفقًا للترتيب التالى:

تجنب التعميم وتحري الدقة والصدق

في المعلومات المنشورة (وزن نسبي ٩٨٪)، الالتزام بالصدق والموضوعية في تناول الموضوعات ذات الطبيعة الجدلية والخلافية (وزن نسبى ٩٧٪). الاهتمام بتقديم وعرض جميع وجهات النظر (وزن نسبى ٩٤,٧٪)، احترام الحق في الخصوصية (وزن نسبى ٩٤,٣٪)، عدم التسرع في نشر الأحكام (وزن نسبى ٩٣,٧٪)، مراعاة أخلاقيات نشر الصور الصحفية (وزن نسبى ٩٣,٧٪)، عدم الخلط بين الخبر والموقف السياسي (وزن نسبي ٩٣,٣٪). عدم اجتزاء التصريحات أُو تعديلها أو عزلها عن السياق الذي قیلت فیه (وزن نسبی ۹۲٫۳٪)، اختیار مصادر مناسبة للموضوعات التي يتم تناولها (وزن نسبى ٩٢,٣٪)، متابعة القضية وتداعياتها (وزن نسبى ٩٢٪)، تجنب عناوين الإثارة الإعلامية التي من شأنها إثارة القلق والتوتر بين المواطنين (وزن نسبي ٩١,٧٪)، مراعاة شروط السلامة المهنية للصحفى والإعلامي (وزن نسبي ٩١,٧٪)، البعد عن استخدام المصطلحات التي تعود بالمواطنة خلفًا (وزن نسبى ٩١,٧٪)، الفصل بين الأحداث الخلافية التي تقع بسبب اختلاف الدين من جهة، وتلك الأحداث/ الصراعات التى تقع بسبب خلافات الحياة اليومية العادية من جهة أخرى، ومن ثم تجنب ما يمكن تسميته بــــــ

«تطييف الأحداث» (وزن نسبى ٩١,٧٪)، الموازنة بين الحرية والمسئولية والأخذ في الاعتبار ما يترتب على النشر من نتائج (وزن نسبى ٩١,٣٪). تجنب إضفاء صفة أو مهنة مغايرة للواقع على أحد المصادر (وزن نسبى ٩١,٣٪)، مراعاة القيم الاجتماعية والتراث الثقافى للمجتمع المصرى (وزن نسبى ٩١,٣٪)، عدم نشر الأخبار مجهولة المصدر (وزن نسبى ٩٠,٧٪)، البعد عن الأوصاف والمسميات التي من شأنها تكريس الطائفية والفصل بين أبناء الوطن الواحد (وزن نسبى ۸۹,۷٪)، عدم التعامل مع مكونات الجماعة الوطنية المصرية على أن كل جماعة تُمثل تكتلاً أو فصيلًا سياسيًا مستقلًا (وزن نسبي ٨٥,٣٪). ومن ثم يمكن القول إن تلك المعايير التى وافق عليها الصحفيون «المبحوثون» قد دارت في مجملها وبشكل عام حول المعايير التالية: مراعاة الدقة: ما يعنى نشر معلومات صحيحة ودقيقة وسليمة، الأمر الذي يتطلب التحري الدقيق لجميع المعلومات الواردة بالموضوعات الصحفية قبل نشرها، حيث وافق الصحفيون على عدة مبادئ في هذا الشأن هي «تجنب التعميم وتحرى الدقة والصدق فى المعلومات المنشورة»، و"عدم التسرع في نشر الأحكام»، ومن جانب

آخر «تجنب إضفاء صفة أو مهنة مغايرة للواقع على أحد المصادر» التزامًا بذكر المعلومات الصحيحة ومنعًا لتضليل القارئ، بالإضافة إلى دقة التعبيرات والمصطلحات المستخدمة من حيث «البعد عن استخدام المصطلحات التي تعود بالمواطنة خلفًا» و»البعد عن الأوصاف والمسميات التي من شأنها تكريس الطائفية والفصل بين أبناء الوطن الواحد».

التوازن: بمعنى عرض جميع الأبعاد والرؤى والتفسيرات لحقائق الحدث أو القضية، وإن تعارضت مع آراء الصحفي أو الإعلامي، حيث أكد الصحفيون ضرورة «الالتزام بالصدق والموضوعية في تناول الموضوعات ذات الطبيعة الجدالية والخلافية»، ومن جانب آخر «الاهتمام بعرض وتقديم جميع وجهات النظر» ما يعني عدم الاكتفاء بوجهة نظر واحدة أو إبراز وجهة نظر أحد طرفي/ أطراف الموضوع.

احترام حق الخصوصية: بمعنى عدم اختراق خصوصية المواطنين، أو من هم في موضع المسئولية، إلا إذا كانت المعالجة الصحفية والتناول الإعلامي وثيق الصلة بأعمالهم ويستهدف المصلحة العامة، حيث وافق الصحفيون على ضرورة «احترام الحق في الخصوصية».

أخلاقيات نشر الصورة: من حيث الالتزام بالدقة والنزاهة والتوازن واحترام حق الخصوصية وغيرها من المبادئ، حيث وافق الصحفيون على «مراعاة أخلاقيات نشر الصور الصحفية».

أخلاقيات التعامل مع المصادر: ذلك أن التغطية من أماكن الحدث لوصفه وتحليله ومعايشته، وطرح أسئلة متميزة على المصادر تعطي لوسيلة الإعلام المصداقية والتنافس، واحترام حقوق المصدر حيث اتفق الصحفيون على «عدم اجتزاء التصريحات أو تعديلها أو عزلها عن السياق الذي قيلت فيه»، و»اختيارمصادرمناسبة للموضوعات التي يتم تناولها».

عدم التجهيل: بمعنى ذكر مصدر الخبر أو الشخص المعني به، فالتجهيل يعني: عدم ذكر اسم مصدر الخبر، وعدم ذكر الشخص المعنيبالخبرأوالإشارة إليه بكلمات أو بحروف يمكن تعميمها على أكثر من شخص وعلى نحو يسئ إليهم، من شخص وعلى نحو يسئ إليهم، حيث وافق الإعلاميون على أهمية عدم نشرالأخبارمجهولة المصدر». عدم الخلط عدم الخبر والرأي، لمصلحة طرف ما، وكذلك عدم تحريف الخبر بالحذف أو الإضافة لمصلحة أي من الأطراف، حيث وافق الصحفيون على:

«عدم الخلط بين الخبر والموقف السياسي»، و«متابعة القضية وتداعياتها»، و«تجنب عناوين الإثارة الإعلامية التي من شأنها إثارة القلق والتوتريين المواطنين».

حماية وسائل الإعلام: من خلال اتخاذ التدابير اللازمة لحماية وسائل الإعلام لتأدية دورها من خلال توفير المناخ المناسب لها دون ضغط أو حصار أو هجوم من فئات وجماعات مصالح أو أحزاب، حيث وافق الصحفيون على أهمية «مراعاة شروط السلامة المهنية للصحفيين والإعلاميين».

مراعاة المسئولية الاجتماعية: بمعنى الإيمان بأن المسئولية هي الوجه الآخر للحرية، وأنه لا حرية دون مسئولية اجتماعية تجاه المجتمع، حيث وافق الصحفيون على ضرورة «الفصل بين الأحداث الخلافية التي تقع بسبب اختلاف الدين من جهة، وتلك الأحداث/ الصراعات التي تقع بسبب خلافات الحياة اليومية العادية من جهة أخرى، ومن ثم تجنب ما يمكن تسميته بـــــ تطييف» الأحداث»، حين يعطى الصحفى بعدًا طائفيًا/ دينيًا لقضية لا علاقة لها بالدين وإنما قد تكون قضية سياسية أو اقتصادية أو اجتماعية٧١، «الموازنة بين الحرية والمسئولية والأخذ في الاعتبار ما يترتب على

النشر من نتائج»، و»مراعاة القيم الاجتماعية والتراث الثقافي للمجتمع المصري»، و»عدم التعامل مع مكونات الجماعة الوطنية المصرية على أن كل جماعة تُمثل تكتلًا أو فصيلًا سياسيًا مستقلًا».

# المحور السادس:

٧٦- انظر: رامي عطا صديق، تطييف ما لا يستحق التطييف، موقع (اليوم السابع)، ٢ يونيو ٢٠٠٩م: رامي عطا صديق، الصحافة وخطاب المواطنة، القاهرة: العربي للنشر والتوزيع، ٢٠١٠م.

# <u>الحلول المقترحة لضمان</u> <u>التزام المعالجة الصحفية</u> بالمهنية

استهدفت الدراسة الميدانية التوصل إلى مجموعة من الحلول لضمان التزام المعالجة الصحفية بالمهنية في مجال معالجة وتغطية العلاقة بين المختلفين دينيًا من أتباع الأديان المختلفة في المجتمع المصري، وقياس مدى موافقة الصحفيين عليها، وقد تبين من نتائج الدراسة الميدانية أن الاتجاه العام بين الصحفيين هو الموافقة على أهمية هذه البنود، وجاء ترتيب هذه البنود- وفقًا لاستجابات المبحوثين-على النحو التالي:

تفعيل مواثيق الشرف الصحفية والإعلامية (وزن نسبي ٩٥,٣٪). تطوير ميثاق الشرف الصحفى (وزن

نسبى ٩٤,٣٪)، الدعوة إلى تفعيل القانون وأن يكون الجميع تحت مظلته على قدم المساواة (وزن نسبى ٩٤,٣٪)، إيجاد آليات مناسبة لمتابعة تنفيذ القوانين (وزن نسبى ٩٣,٣٪)، تنظيم تدريبات وورش عمل مستمرة للصحفيين والإعلاميين على كيفية معالجة موضوعات العلاقة بين الأغيار دينيًا (وزن نسبى ۹۰,۳٪)، تنظیم تدریبات وورش عمل مستمرة للإعلاميين حول شروط السلامة المهنية للإعلامى أثناء تغطيته العلاقة بين الأغيار دينيًا (وزن نسبی ۹۰٪)، إصدار مدونة سلوك مهنية وأخلاقية للعاملين في مجال معالجة الأخبار المتعلقة بالعلاقة بين الأغيار دينيًا (وزن نسبی ۸۹٪)، إنشاء مراكز إعلامية متخصصة لتوفير المعلومات فيما يتعلق بالأغيار دينيًا (وزن نسبى ٨٦,٧٪)، تفعيل التقارير الصادرة من الهيئات المنظمة للعمل الصحفى والإعلامي في مصر (وزن نسبي ٨٥,٧٪)، استحداث لجنة صلاحية داخل نقابة الصحفيين لضبط الأداء المهنى والإعلامي للصحفيين والإعلاميين خلال معالجة موضوعات العلاقة بين الأغيار دينيًا (وزن نسبی ۸۵٪).

أما بالنسبة لمقترحات وتصورات

المبحوثين الخاصة بأهم البنود التي يرون ضرورة وضعها في ميثاق أو مدونة ضبط الأداء المهني للصحفيين العاملين في معالجة الموضوعات والقضايا المتعلقة بالعلاقة بين المختلفين أو الأغيار دينيًا، فقد تمحورت حول: صالح المجتمع مقترحات مهنية – التدريب ونشر المعرفة والوعي – مقترحات قانونية وتشريعية – المتابعة والمحاسبة والمساءلة، ما يمكن توضيحه على النحو التالى:

### (۱) صالح المجتمع

قدم الصحفيون بعض المقترحات التي تسيتهدف صالح المجتمع، وإن اشتملت بعض تلك المقترحات على عبارات واسعة ومطاطة لكنها تعكس في الواقع اهتمام الصحفيين وحرصههم عليى تحقييق صالح الجميع وعدم الإساءة لأى مـن مكونـات المجتمـع، ومـن ذلك: مراعاة الصالح العام، مراعاة الوحدة الوطنية، تناول الموضوعات من خلال منظور وطنيى لا ديني، أن يكون الالتزام بمصلحة البلد فوق كل الاعتبارات عبر تحقيق المواطنة والأمين الاجتماعي واحترام القانون والدسحتون الالتحزام بمبدأ

التعامل على أرضية وطنية دون تفضيل طرف على الطرف الأخر حال التغطية الصحفية، الحرص على المواطنية وعدم التمييز بين المواطنين، تفعيل الضمير تجنب الألفاظ التي تــؤدى إلـــى إثــارة الفتنــة، عدم تعمد إثارة الفتن، تجنب الكتابة وفق التأثير الثقافي والديني، أن يبتعد الصحفى عن آرائه ومعتقداته خاصة الدينية، عدم إقحام الآراء الدينية والفقهية في المعالجة، أن يكون الفيصل دائمًا للمعاهدات والدستور والقانون، الالتزام بعدم إثارة الرأى العـــام.

#### (۲) مقترحات مهنیة

قدم الصحفيون مجموعة من المقترحات الخاصة بالممارسة المهنية، في مقدمتها الالتزام بالمعايير المهنية المتعارف عليها مثل: الحياد والمصداقية والمؤضوعية وتحري الدقة والتأكد من المعلومات قبل نشرها وتحقيق التوازن، الفصل بين الرأي والخبر احترام الحق في الخصوصية، اختيار المصادر المناسبة، احترام الرأي والرأي الآخر، عدم الانحياز إلى طرف ضد طرف آخر، عدم تسليط الضوء على فصيل واحد فقط تحقيقاً

للمساواة بين الجميع بصرف النظر عن عقيدة الصحفي أو الإعلامي، الحرص على نقل وعرض جميع وجهات النظر من كافة الأطراف والمسئولين، عرض القضية بجميع جوانبها ووضع حلول لها، الالتزام الكامل بحقيقية الأحداث.

كما اقترح الصحفيون أيضًا: عدم الاعتماد على مواقع التواصل الاجتماعي (Social Media) في الحصول على الأخبار والمعلومات، عدم التشهير منع استخدام المصطلحات التى ترسخ للطائفية وتعمق الأزمة، اللجوء للمصطلحات التى تدعم مبدأ المواطنة، تجنب المصطلحات التي تهدد المواطنة، ضبط المصطلحات المستخدمة صحفيًا في كتابة التقارير المتعلقة بهذا الشأن، التحذير من استخدام ألفاظ معينة يتم تداولها بشكل خاطئ في الصحف، العمل الصحفى بعيدًا عن تدخل الأهواء الشخصية، الابتعاد عن الإثارة في تغطية القضايا المتعلقة بالأغيار دينيا، مراعاة كل الجوانب الحساسة، الالتزام بعدم حذف أو انتقاص أي جزء من النص، عدم الخلط بين الأحداث العادية والأحداث التى تقع لأبعاد دينية «طائفية»، معرفة ما وراء الخبر ونتائجه وتوابعه.

# (٣) التدريب ونشر المعرفة والوعبي

اقترح الصحفيون مجموعة من الأفكار لحث الصحفيين- والإعلاميين بوجه عام- على ترسيخ مبادئ المواطنة في كتاباتهم بين المختلفين دينيًا، والتشجيع على تطوير وتقريب وجهات النظر بين الأغيار دينيًا، ومن ذلك: تنظيم تدريبات على كيفية معالجة مثل تدريبات على كيفية معالجة مثل تناقش موضوعات، عقد ورش عمل تنوات للتوعية بتلك القضية، تنظيم ورش عمل متخصصة في مجال تناول الأخبار عن المختلفين دينيا، حث الصحفيين على العمل باحترافية والتمسك بالقواعد والأخلاقيات.

كذلك، أن يكون الصحفي مُلمًا بتفاصيل الموضوع الذي هو بصدد الحديث عنه. تعظيم المعرفة بالمواثيق الدولية والإقليمية المتعلقة بهذا الأمر، إعداد مراجع بها مصطلحات ومفاهيم تخص الأغيار دينيا لإفادة الصحفيين والإعلاميين، إعداد أدلة صحفية وتدريب الصحفيين عليها، تدريس المعايير والضوابط الأخلاقية والمهنية في والضوابط الأخلاقية والمهنية في كليات ومعاهد الصحافة والإعلام، أن يُسمح للصحفيين بالالتحاق بدراسة متعمقة لدراسة الأغيار بجراماء

استطلاعات رأى للجمهور عن كل قضية متعلقة بموضوع الأغيار دينيًا. ويُذكر أن البعض منهم اقترح تنظيم مثل هذه الفعاليات في المناطــق المقدســة التي تضفي حالـة وجدانيـة مثـل سـانت كاتريــن، ما يُسـاهم فـــى التعرف على الآخر (المسيحي هنا)، وعقدها أيضًا في المناطق السياحية مثل شرم الشيخ والغردقة والعين السخنة والأقصر وأسوان والإسكندرية تشــجيعًا للســياحة الداخلية من جانب، ومن جانب آخر ضمانًا لالتزام الصحفيين بالحضور ومن ثم تحقيق أكبر قدر ممكن مـن الاسـتفادة.

# (٤) مقترحات تشريعية وقانونية

اقترح الصحفيون مجموعة من الأفكار ذات الطابع التشريعي والقانوني منها: الاهتمام بالقانون عبر تفعيله والالتزام به، أن يكون الجميع على قدم المساواة، إصدار قوانين خاصة بتنظيم عملية تبادل المعلومات بصورة حقيقية من منطلق حق الصحفي الكامل في الحصول على المعلومات، ما يتطلب إلزام المؤسسات المعنية المختلفة المختلفة

بمد الصحفييين بالمعلوميات، ضرورة إنشياء مراكيز إعلامية متخصصة، إصدار مدونة سيلوك مهنية، وحماية الصحفييين من تدخيلات الدولة «السيلطة». الالتزام بميثاق الشيرف الصحفي وتفعيل بنوده، وإن دعيا البعض إلى تعديل وتطوير مواثيق الشيرف الصحفية والإعلامية الموجودة بالفعيل.

واقترحوا أيضًا: إيجاد آليات تتولى ضبط العمل الصحفي في هذا الشأن، وبالأخص ما يُنشر في مواقع التواصل الاجتماعي، واستحداث آليات رقابية مناسبة لمتابعة تنفيذ القانون من خلال نقابة الصحفيين والهيئات المنظمة للعمل الصحفي في مصر (المجلس الأعلى لتنظيم الإعلام- الهيئة الوطنية للصحافة). وأن تكون هناك آليات ترد على ما يتم نشره وتصحح المعلومات المغلوطة منها، ما يعود بالنفع على القارئ، أن يكون الفيصل دائمًا هو المواثيق والمعاهدات الدولية التى تمس حقوق الإنسان خاصة التى صدقت عليها مصرلتكون حاضرة بقوة داخل التقارير الصحفية إضافة إلى الالتزام بالدستور والقوانين المصرية.

# (۵) المتابعــــة والمحاســـبة والمســـاءلة

أكد الصحفيون أهمية المتابعة والمحاسبة والمساءلة للممارسات الصحفية التي يقوم بها الصحفيون عند معالجة موضوعات العلاقة بين المختلفين دينيًا، ومن ذلك: المتابعة من جانب الصحيفة والنقابة والهيئات المنظمة للعمل الصحفي فى مصر لتطوير المهنة، تفعيل فكرة الرقابة الشعبية على المنصات الصحفية والإعلامية، إعداد اختبار لكل صحفى أو صحفية من الزملاء قبل تكليفهم بهذا الملف الخطير إعداد تقييم دورى لما يُنشر في أشهر المواقع لضبط الأداء المهنى، وجود كيان تابع لنقابة الصحفيين يقوم بمحاسبة الصحفيين الذين يتجاوزون ميثاق الشرف أو يخلون بمدونة السلوك، لأنه دون المحاسبة لن يكون هناك أي قدرمن المسئولية، إنشاء لجنة بنقابة الصحفيين تعنى بضبط الأداء المهنى، كشف الأخطاء التى يقع فيها الصحفيون والإعلاميون للتصحيح، تفعيل منظومة الثواب والعقاب فيما يتعلق بالقضايا الدينية في مدونات السلوك المهنية منعًا لتكرار الأخطاء سواء عن عمد أو دون عمد، مع محاسبة المخطئ، وتوقيع جزاءات عقابية على المخالفين، وتغليظ العقوبة

على من يتسبب في إثارة الفتن وتداول معلومات مغلوطة.

#### (1) خاتمة الدراسة

تستهدف الدراسة الحالية وضع إستراتيجية صحفية وإعلامية لتأكيد دورالصحافة في دعم وترسيخ مبدأ المواطنة، وتأتي الإستراتيجية المقترحة من واقع نتائج الدراسات الحالية، إلى جانب نتائج الدراسات السابقة التي اهتمت بالموضوع نفسه أو بموضوعات أخرى قريبة ومتشابهة "، وهي إستراتيجية أولية يطرحها الباحث للمناقشة والحوار يطرحها الباحث للمناقشة والحوار المعنيين بقضية المواطنة والعلاقة المعنيين بقضية المواطنة والعلاقة بين المختلفين دينيًا ومذهبيًا ودور الإعلام في هذا الشأن.

تنطلق الإستراتيجية المقترحة من منظور المواطنة، كما أنها تؤكد المسئولية الاجتماعية للصحافة والصحفيين، وهي تقوم على مجموعة من المحاور، تتضمن التوعية والتثقيف والتدريب، إضافة إلى الرقابة والمتابعة وإعمال المساءلة القانونية والمحاسبة في إطار من الشفافية، وذلك على النحو التالى:

- إرشادات ومعايير وضوابط عامـــة.

- إرشادات ومعايير وضوابط مهنيسة .
- آليات تنفيذ خاصة بالكيانات الصحفية والإعلامية.

# أُولًا: إرشـــادات ومعاييــــر وضوابــط عامـــة

\* تأكيد دور مؤسسات التنشئة الاجتماعية، التربوية والتعليمية والثقافية، إلى جانب دور المؤسسات الصحفية والإعلامية، في دعم وترسيخ ثقافة المواطنة، ما يتطلب اشتراك وتعاون كافة مؤسسات المجتمع، الرسمية منها والمدنية.

٧٧ - استفاد الباحث من بعض البحوث والدراسات التي اهتمت بطرح إستراتيجيات إعلامية قي التعاطي مع بعض القضايا والموضوعات، كما أن للباحث تِجارب سابقة في هذا الشأن. انظرمثلا لا حصرًا: رامي عطا صديق وفاطمة شعبان أبو الحسن، الإعلام والانتخابات: دراسة ميدانية لأخلاقيات المعالجة الإعلامية للانتخابات من وجهة نظر الإعلاميين، مجلة بحوث الصحافة (قسم الصحافة– كلية الإعلام- جامعة القاهرة)، العدد الرابع: اكتوبر- ديسمبر ١٠١٥م؛ رامي عطا صديق وفاطمة شعبان أبو الحسنّ، القائم بالاتصال وإشكاليات معالجة قضايا الإرهاب: «استطلاع رأى الإعلاميين حول إستراتيجية إعلامية لمواجهة الظاهرة الإرهابية»، مجلة البحوث والدراسات الإعلامية (المعهد الدولي العالي للإعلام بالشروق)، العدد الأول- يوليو ٢٠١٦م.

\* الالتزام الأخلاقي بتجنب بث ونشر كل ما من شأنه أن يُثير الانقسامات والتحزيات في المجتمع، ما يتطلب الامتناع عن إثارة الكراهية والتمييز والتحريض بكافة أنواعه بين أطياف الشعب وفئاته، وعدم السماح باستخدام اللغة والإيماءات المسيئة أو التدني اللفظي أو الترخص في القول والفعل.

\* التركيــزعلــى معانــي التكامل القومــي والاندمــاج الوطنـي والوحدة الوطنية بيــن المواطنين، والدعــوة إلى الوســطية والاعتدال ومكافحــة التطرف والتشــدد في التفكيــ، ونشــركل مــا يمكن أن يُســاهم في ترســيخ قيم الحوار والتعاون والتســامح وقبــول الآخر المختلـف والعيــش المشــترك الإيجابي والفعّـــال.

\* توعية الجمهور بمخاطر الفتنة والتطرف والإرهاب، وغيرها، على أمن المجتمع واستقراره، وتهديد تلك السلوكيات لتطلعات المواطنين، السياسية والاجتماعية، في الحاضر والمستقبيل.

\* الحرص على توضيح تداعيات التوتربين المختلفين دينيًا على الوضع الاقتصادي الداخلي والظروف المعيشية للمواطنين، وكيف أن السلم الاجتماعي، وما يرتبط به من العيش المشترك

والتعاون البناء. يحقق نهضة المجتمع وصالح مواطنيه.

× تأكيد دور المواطنين أنفسهم، إلى جانب مؤسسات الدولة المختلفة، في مواجهة التطرف والعنف والإرهاب من جهة، ودعم وتشجيع قيمة المواطنة ومبادئها من جهة أخرى، عبر السلوكيات العامة وممارسات الحياة والمعاملات اليومية، ما يتطلب الاهتمام بالإرشادات الخاصـة بـدور المواطنيـن في مواجهية التطرف وحسوداث التوتر والتصدى لها، وتوعيــة المواطنين بدورهـــم فـــي ترســيخ المواطنة. × تأكيد القيـم الروحية والأخلاقية التي ترسحها الأدبان السماوية، ويؤمن بها المجتمع المصرى ويحترمها، ما يتطلب عدم الطعن في أشخاص أوجهات أو الحـط مـن شـأنهم بسـبب انتماءاتهـــم الدينيـــة أو المذهبية. × المطالبة بتجديد الخطاب الديني، بعيدًا عن أية توجهات سياسية أو أيديولوجية، بما يتمشى مع حقيقة الأديان وجوهرها، ويحقق صالح الإنسان وخير المجتمع، بحيث يتضمن الخطاب الدينى الدعوة للقيم الإيجابية.

الاستفادة من الخبرة التاريخية
 المشتركة بين المواطنين

المصريين، عبر سنوات طويلة مضت، التى تبين كيف أن المواطنين المصريين- على مختلف انتماءاتهم الدينية-يعيشون في وطن واحد ویجمعه مصیر مشترك. × إلقاء الضوء على المبادرات، المحلية والإقليمية والدولية، التى تستهدف نشر الوعيى بالنات والآخر وتدعيه منظومة القيم الإيجابية، ومنها قيمة المواطنة، ومد جسور التواصل بين المواطنين، والبشر عمومًا. × استثمار القوى الناعمة والأسلحة الذكية في نشر وترسيخ قيم المواطنة والحوار واحترام الآخر وحق الاختلاف، ومن ذلك مثلًا لا حصرًا الدراما التليفزيونية والسينمائيية والأعمال المسرحية والغنائية والأنشطة الرياضية والتاريخ المشترك والتراث الثقافي، إضافة إلى الممارسات الاجتماعية بين المواطنين التي تشمل المشاركة في الأفراح والأحزان والاحتفال بالأعياد الدينيــة والمناســبات القوميــة. × إبراز الجهود الخاصـة بعملية التنميــة المجتمعيــة، بأبعادهــا السياسية والاقتصادية

والاجتماعية، باعتبار التنمية

# ثانيًا: إرشادات ومعايير وضوابط مهنية

\* الالتزام بمجموعة القيم والمبادئ والمعايير المهنية المتعارف عليها، مثل التوازن والصدق والموضوعية والحياد والاستقلالية وإعلاء المصلحة الوطنية العامة والمسئولية تجاه الجمهور والمجتمع.

\* تدقيق البيانات والمعلومات، الأمر الذي يتطلب تحري الدقة الخاصة بالبيانات والمعلومات والتأكد من مصداقيتها قبل نشرها.

\* توخي الحذر فيما ينشرعلى مواقع التواصل الاجتماعي (مثل: فيس بوك- تويتر- واتس آب- يوتيوب- أنستجرام وغيرها)، والتأكد من صحة المعلومات قبل إعادة نشرها على الجمهور. \* تجنب الدخول في ملاسنات أو مشاحنات إعلامية، وعدم استخدام مساحات النشر في طرح خلافات شخصية أو الدخول في معارك ومصالح

خاصة لا تفيد الجمهـور ولا تحقق المصلحـة العامـة.

\* الالتزام بنشر الحقائق والامتناع عن اختلاق الوقائع أو إطلاق الأخبار «المفبركة».المصطنعة أوالمضللة (Fake news).

\* تجنب موضوعات السجال الديني بين أتباع الأديان المختلفة، وكذا تجنب موضوعات السجال العقدي بين المختلفين في المذهب العقدي داخل الدين الواحد، ذلك أن السجال في حقيقته هو نوع من أنواع النزاع الاجتماعي والديني وأداة من أدوات التعصب والتطرف والانتقام من الآخرالمختلف، ولا يدعم التقارب بين مكونات الجماعة الوطنية\*\*.

تجنب اجتزاء التصريحات أو تعديلها
 أو عزلها عن السياق الذي قيلت فيه،
 حتى لا يُساء فهمها.

\* تجنب الخلط بين الخبر من جهة، والرأي أو الموقف السياسي من جهة أخرى، وأن تكون الحدود الفاصلة بينهما واضحة للجمهور، بما لا يدع أية مساحة للالتباس بين المعلومة أو الحقيقة والرأي أو الموقف الشخصى.

\* احترام الحق في الخصوصية، وعدم انتهاك خصوصية الأفراد تحت أي ظرف من الظروف.

عرض وتقديم جميع وجهات النظر واستعراض كافة الحلول المقترحة،

بما يحقق التوازن في طرح المادة الصحفية والإعلامية.

تجنب استخدام عناوين الإثارة الصحفية التي من شأنها إثارة القلق والتوتربين المواطنين.

\* تجنب نشر الأخبار مجهولة المصدر، ما يتطلب الاعتماد على مصادر معلنة وواضحة، مسئولة ومتخصصة، ومن ثم اختيار المصادر المناسبة للموضوعات التي يتم تناولها، وتجنب إضفاء صفة أو مهنة مغايرة للواقع على أحد المصادر، التزامًا بذكر المعلومات الصحيحة ومنعًا لتضليل القارئ.

\* تجنب تداول الشائعات والأخبار المجهلة، إضافة إلى السرد على الشائعات من خلال تكذيبها وتفنيدها من قبل متخصصين، والعناية باستخدام معلومات موثقة "

التحديد الدقيق وتجنب التعميم، ما يعني أيضًا تجنب إطلاق الأحكام العامة.

 مراعاة أخلاقيات نشر الصورة الصحفية، وتجنب بث صور مرفوضة إنسانيًا، أو بث أية مواد إعلامية مصورة تتنافى مع قواعد المواطنة وحقوق الإنسان.

× عدم التسرع في نشر نتائج

التحقيقات الخاصة بقضايا تتعلق بالعلاقة بين المختلفين دينيًا.

الحرص على عدم التهويل والمبالغة (مثلًا عند ذكر أعمال التخريب أو أعداد الضحايا).

\* التدقيق في استخدام وضبط المصطلحات والألفاظ والمفردات المتعلقة بالقضايا والموضوعات المتعلقة بالأغيار دينيًا والمختلفين مذهبيًا، ما يتطلب دومًا البحث عن معاني المصطلحات والوعي في استخدامها، وإدراك التنوع الديني المصري.

خفالة حق الرد والتصحيح، للأفراد والمؤسسات التي تتناولها الأخبار والتقارير والموضوعات الصحفية.

\* تجنب الاهتمام بالسبق الصحفي على حساب الحقيقة والصالح العام، ما يعني عدم الانسباق وراء السبق المروج لأفكار هدامة أو لأفكار العناصر المتطرفة أحيانًا، فإن تحقيق السبق قد يكون أمرًا مهمًا ولكن الأهم أن يتم ذلك على نحو سليم، فالدقة أكثر أهمية من السرعة، وهي تحقق مصداقية السرعة، وهي تحقق مصداقية الصحيفة والصحفي عند الجمهور. \* تقديم رسائل إعلامية ذات مضامين جديدة، تقوم عليماً أساس استقاء معلومات طحيحة ودقيقة. من خلال طحيحاة والمختصين،

والاعتماد على مصادر مهمة وموثوقة، والتركيز على المبادرات المجتمعية الخاصة بتوطيد العلاقة بين مكونات الجماعة الوطنية في المجتمع.

تقديم حلول واقتراحات لتجاوز الخلافات والمشكلات التي قد تقع هنا أو هناك، من خلال المهتمين والمعنيين بتفعيل مبدأ المواطنة ومواجهة حوادث التوترالديني.

\* الابتعاد عن العفوية والارتجال في المعالجة الصحفية وإتباع للعمليات الإرهابية، وإتباع منهج علمي يقوم على أسس سليمة، يعمل وفق منطلقات معرفية وفكرية وسياسية واضحة، وذلك لضمان نشر ثقافة صحفية وإعلامية أمنية قادرة على توعية المواطنين ضدها وإبعادهم عن تأثير الإرهابيين ودفعهم للتعاون والإسهام في مواجهة تلك الظاهرة، ومن جانب آخر الانتباه الظاهرة، ومن جانب آخر الانتباه وحيا

٧٨ – انظر مثلًا: عبد الله الطحاوي، فتنة طائفية أم شرارة الصراع على الهوية؟. مرجع سابق، ص ٩٣.

٧٩ - انظر: رامي عطا صديق، مواجهة الشائعات بالشفافية والمعلومات. جريدة (الأهرام). ١٢ أغسطس ٢٠١٨م.

تحييد الجمهور أو إلى تعاطفه مع الإرهابيين.

\* امتلاك زمام المبادرة الإعلامية عند وقوع عمليات إرهابية موجهة ضد مجموعة دينية من المواطنين، وتجنب اتخاذ موقف دفاعي يكون بمثابة ردود فعل واستجابات لأفعال الإرهابيين، ومن ثم التعامل الحذر مع البيانات والتصريحات الإعلامية التي تصدر عن التيارات والعناصر الإرهابية، وعدم ترديد رسائل الإرهابيين، حتى لا تكون وسائل الإعلام وسيلة ترويح لل التيارات الخارجة عن القانون، ليعمل الإرهابيون على استغلال حيث يعمل الإرهابيون على استغلال وسائل الإعلام المختلفة في الاتصال وسائل الإعلام المختلفة في الاتصال بالجمهور والتواصل معه.

\* الانتباه إلى عدم تقديم تغطية أو معالجة تعطي انطباعًا بضعف الدولة، أو بارتباك النظام والأجهزة الأمنية وتعثر جهودها في مواجهة التطرف والتعامل معه، ولا يعني ذلك تقديم تغطية غير واقعية، التوتر الديني إعلاميًا دون إغفال المتطرفين والضعف عند كل من المتطرفين والمؤسسات المعنية بالتصدي لهم، ودون أن يعني أيضًا الاندفاع باتجاه إخفاء الحقائق أو تشويهها، بل تقديم تغطية شفافة ودقيقة وموضوعية قادرة على التحليل والتفسير.

\* ترتيب وصياغة أولويات المادة المنشورة بشكل يعكس الأولويات الحقيقية للمجتمع وتنميته، بعيدًا عن الإثارة المنبوذة والشجار الأجوف الذي لا طائل منه.

براز الحرص على احترام الدولة
 لحقوق الإنسان وسيادة القانون على
 الجميع دون تفرقة أو تمييز.

\* أن تهتم المعالجة الصحفية بالسياق العام، وتسعى، عبر استخدام الفنون الصحفية الحديثة، لأن تقدم التفسير والتحليل للأبعاد المختلفة لحوادث التوتر الديني، من حيث معناها ومغزاها، بالإضافة إلى الطابع الخبري الذي يهم قطاعًا كبيرًا من الجمهور.

تجنب التهوين والتهويل عند عرض وتقديم الحوادث الناتجة عن مشكلات التوترالديني ونتائجها.

× مراعاة شروط السلامة المهنية والأمنية للصحفيين أثناء تغطية حوادث التوتر الديني، بالتدبر وأخذ الاحتياطات اللازمة.

ثالثًا: آليات تنفيذ مقترحة خاصة بالكيانات الصحفية والإعلامية يلزم الإستراتيجية الصحفية/ الإعلامية الخاصة بدور الصحافة/ الإعلام في دعم وترسيخ مبدأ المواطنة آليات تنفيذ مناسبة،

تساعد الصحفيين والإعلاميين، من الصحف وغيرها من مختلف وسائل الإعلام، على التعاطي الصحفي والإعلامي المناسب والملائم مع القضايا والموضوعات الخاصة بالعلاقة بين المختلفين دينيًا ومذهبيًا، وهي مجموعة من الآليات تقوم على ثلاثة أضلاع رئيسة على النحوالتالي:

الصحفيين
 من خالال التوعية والتثقيف
 والتدريب، ما يتطلب:

\* الاتفاق على ميثاق شرف نوعي أو مدونة سلوك مهنية وأخلاقية للصحفيين العاملين في مجال تغطية الأخبار المتعلقة بالعلاقة بين المختلفين دينيًا بما يُساهم في ضبط الأداء الصحفي، من خلال حوار جاد وموضوعي يشترك فيه أعضاء الجماعة الصحفية من مختلف المؤسسات.

\* تنظيم تدريبات وورش عمل للصحفيين حول كيفية معالجة مختلف القضايا والموضوعات من منظور مبدأ المواطنة، الذي يقوم على أساس المشاركة والمساواة بين المواطنين دون تفرقة أو تمييز.

پ إعداد تدريبات وورش عمل للصحفيين والإعلاميين حول شروط السلامة المهنية أثناء العمل الميداني وتغطية الحوادث.

\* تدريب طلاب الصحافة والإعلام، في كليات ومعاهد وأقسام الصحافة والإعلام، على كيفية المعالجة الإعلامية لقضايا المجتمع من منظور المواطنة، وإقرار هذا الموضوع ضمن المناهج الدراسية التي يدرسونها.

أ- الرقابية والمتابعية الذاتية من خيلال الكيانات الصحفيية والإعلاميية، وتشمل نقابة الصحفييين والمجلس الأعلى لتنظيم الإعيام والهيئة الوطنية الصحافة، ما يتطلب: عاسيس لجنة تختص برصد ومتابعة المعالجة الصحفية للقضايا والموضوعات التي تتعلق بالعلاقة بين المختلفين دينيًا.

\* أن تضـم تلـك اللجنـة فـي عضويتهـا مجموعـة متنوعـة مين مـن الصحفييـن والإعلامييـن والأكاديمييـن والمثقفيـن والشـطي المجتمـع المدنـي في مجـال دعـم وترسـيخ مبدأ المواطنـــة.

ب إصدار تقاريب دورية في هــذا الشان ونشرها على جمــوع الصحفيين والإعلاميين
 للاستفادة مــن الملاحظات الخاصة بالممارسة الصحفية/

الإعلامية للاستفادة منها، وتطوير المعالجة الصحفية/ الإعلامية بما يتمشى مع مبدأ المواطنية.

٣- المساءلة والمحاسبة
 من خالال جانب قانوني
 وتشريعي لإقرار آليات
 الثواب والعقاب، ما
 يتطلب:

\* إقرار مبدأ «الثواب والعقاب» للصحفيين العاملين في مجال تغطينة الموضوعات والقضايا والحدوادث الخاصة بالعلاقة بين المختلفين دينيًا.

# وفي الختام،

يتطلع الباحث إلى أن تكون الأفكار الواردة في هذا البحث موضوعًا للتأمل والتفكير والمناقشة والحوار من قبل الجماعة الصحفية والإعلامية، وغيرهم من الأكاديميين والباحثين المعنيين بممارسات الصحافة والإعلام، بالإضافة إلى الخبراء المهتمين والمعنيين بدعم وترسيخ مبدأ المواطنة، ما يُساهم في تفعيل الدور التنويري والتثقيفي في تفعيل الدور التنويري والتثقيفي المحافة بوجه خاص، وكافة وسائل المواطنة بين مكونات الجماعة المواطنة بين مكونات الجماعة الوطنية، وبالأخص بين المختلفين

دينيًا، ومذهبيًا، ما يساعد أيضًا في تحقيق التنمية التي يتطلع إليها المواطنون المصريون الذين يشكلون معًا ما أصطلح على تسميته بالجماعة الوطنية المصرية.

في هذا الإطار يقترح الباحث برنامجًا لتدعيم ثقافة المواطنة، حيث يقع الدور المهم هنا فيما يتعلق بالتربية والتنشئة على ثقافة المواطنة ومبادئها على عاتق جهات ومؤسسات عديدة، هي مؤسسات التنشئة الاجتماعية التي تقوم بتشكيل ثقافة المواطنة وتكوين وعى الإنسان «المواطن» بنفسه وبالآخرين من حوله، ما يمكن توضيحه على النحو التالى:

ا- مؤسسة الأسرة التي تمثل بدورها المدرسة الأولى التي تستقبل الطفل ويتربى فيها، ومنها يتعلم النشء والأطفال، ويكتسبون الكثير من القيم والأفكار والسلوكيات والتصرفات التي يمارسونها في المجتمع حيث المجال العام الذي يضم جميع المواطنين.

آلمؤسسات الدينية، الإسلامية والمسيحية، لا سيما وأن الخطاب الديني سواء الإسلامي أو المسيحي له تأثير كبير على المواطنين المصريين، خاصة وأن الدين مكون أساسى من مكونات

الشخصية المصرية، ولرجال الدين، من مسلمين ومسيحيين، تأثيرهم الواضح في عقول المصريين وتصرفاتهم وطريقة تفكيرهم.

3- المؤسسات الثقافية، ومنها المجلس الأعلى للثقافة وهيئة الكتاب ودار الكتب المصرية وقصور الثقافة، وغيرها من المؤسسات الثقافية غير الرسمية، من حيث الإصدارات والأنشطة الثقافية المختلفة التي تقوم بها من فعاليات ثقافية متنوعة، مثل معارض الكتب والندوات والمؤتمرات وورش العمل والمسابقات.

٥- المؤسسات الإعلامية بمختلف وسائلها من صحف وقنوات تليفزيونية ومحطات إذاعية ومواقع إلكترونية، بما تحمله تلك الوسائل متعددة في مجالات الحياة السياسية والاقتصادية وسائل الإعلام وتؤثر فيهمن ما يتطلب إنتاج مواد صحفية وإعلامية تدعم مبدأ المواطنة.

آ- مؤسسات الشبباب المختلفة، ومنها مراكز الشبباب والأندية الرياضية، بما تحويم وتقوم به من أنشطة رياضية وثقافية واجتماعية متنوعة.

٧- منظمات المجتمع المدني، من جمعيات ومؤسسات أهلية، حيث تقوم بالعديد من الأنشطة الثقافية والاجتماعية بين المواطنين، وتُعد مجالًا خصبًا للتفاعل والتعاون والعمل المشترك فيما بينهم.

٨- الأحزاب لسياسية، بما تقوم به من ممارسات سياسية وأنشطة تثقيفية وتوعوية، بين الشباب والجمهورالعام.

٩- المؤسسة التشريعية، ونعني بها مجلس النواب، من خلال سن القوانين والتشريعات المناسبة التي ترسخ مبدأ المواطنة وتناهض التمييزوالتفرقة بين المواطنين أ٩٠.

٨٠- انظر: رامي عطا صديق. الدين من أجل الخير العام. جريدة (الأهرام). ٢ يوليو ٢٠١٨م: رامي عطا صديق. الدين من أجل الإنسان. جريدة (الأهرام). ١ مايو ٢٠١٩م.

٨١- انظر: رامي عطا صديق، التعليم لبناء المواطن والوطن، جريدة (الأهرام). ١٦ يونيو ٢٠١٨م.

١٨ انظر أيضًا: رامي عطا صديق.
 الثقافة والقانون لمواجهة التوتر الديني.
 جريدة (المصرى اليوم). ٩ سبتمبر ٢٠١٨م.

ويشير الباحث هنا إلى مبادرة «إعلام المواطنة والحوار» (Citizenship (and Dialogue Media: CDM التي تستهدف تدريب طلاب الإعلام، بتخصصاته المختلفة، ووسائله التقليدية والحديثة، إلى جانب تدريب شباب الصحفيين والإعلاميين في المؤسسات الصحفية والإعلامية، على نشر ثقافة المواطنة وتدعيم قيمة الحوار بين أتباع الثقافات المختلفة والأديان والمذاهب المتعددة، بما يُساهم في تعزيز قيم المحبة والتسامح وقبول الآخر والإيمان بالتعددية والتنوع، ومناهضة التميين وترسيخ معانى العيش المشترك والسلم الاجتماعي والتعاون البنّاء والعمل الجماعي، والإيمان بأننا جميعًا نعيش في وطن واحد، تجمعنا فيه عوامل كثيرة ومصير مشترك.

تنطلق المبادرة من أن الحوار بين الثقافات (Intercultural Dialogue) يمثل قيمة إنسانية لا غنى عنها في المجتمعات الحديثة والناهضة، فهو عملية مشاركة وتعلم، هدفها الفهم المتبادل لمعتقدات ومشاعر واهتمامات واحتياجات المجموعة أو المجموعات المشتركة في الحوار، بأسلوب متفتح، غير عدائي وغير منغلق، من أجل تحسين التفاهم

وبناء الثقة بين المشاركين، مع احترام وقبول الاختلاف فيما بينهم.

ويمثل الحواربين أتباع الأديان (Interreligious Dialogue) عمليــة اتصال منظمة بين أفراد ينتمون إلى أديان مختلفة، بهدف تعزيز الفهم المتبادل والقدرة على التعايــش الســلمـى والعمل المشترك والتفاعل البناء بين مكونات الجماعية الوطنية. ومن جانب آخريقوم مبدأ المواطنة (Citizenship) على أساس المشاركة والمساواة بين جميع المواطنين، فى الحقوق والواجبات، وأمام القانون، دون تفرقة أو تمييز بسبب الدين أو المذهب العقدى أو اللون أو الجنس «النوع» أو الانتماء الفكرى والأيديولوجي أو المستوى الاقتصادي والاجتماعي.. إلخ، ومن ثم اندماج المواطن في العملية الإنتاجية، بما يُتيح له اقتسام الموارد في إطار الوطن الواحد الذي يعيش فيه مع غيره من المواطنين، يشاركهم في تحقيق نجاحاته وانتصاراته ويواجه معهم تحدياته.

وتعمل مبادرة «إعلام المواطنة والحوار» على ترسيخ ثقافة المواطنة والحوار عند طلبة وطالبات ومعاهد

وأقسام الصحافة والإعلام في الجامعات المصرية، بالإضافة إلى الجماعة الصحفية والإعلامية، بما ينعكس على أدائهـم الصحفـي والإعلامـي-حاليًا ومستقبلًا- على مستوى المساهمة في الإصدارات الصحفية والمواقع الإلكترونية الجامعيــة وغيرهـا مــن القنوات والمنصات الإعلامية التدريبية، ومشروعات التخرج التى تشمل الجرائد والمجلات والمواقع الصحفية الإلكترونية والأفلام التسحيلية والوثائقية والبرامج التليفزيونية والإذاعية وحملات التسويق الاجتماعي، إلى جانب الممارسات العملية التي تتجلي فيى أداء المهنيين والممارسيين.

وتنطوي المبادرة على عدة فعاليات، منها تنظيم زيارات ميدانية إلى المواقع الثقافية والأخرى الأثرية، مثل مجمع الأديان بمصر القديمة ومنطقة القاهرة الفاطمية وغيرها، مايعكس التعددية والتنوع التي يتميز بهما المجتمع المصري، بالإضافة إلى جانب نظري وتدريب عملي يقوم به مجموعة من الأكاديميين والمتخصصين في مجالات الإعلام والمواطنة والحوار وإدارة الأزمات وحل الصراعات، من أجل معالجة

صحفية وإعلامية لمختلف القضايا من منظور المواطنة، والرغبة في مد جسور التواصل والحوار بين مكونات الجماعة الوطنية المصرية.

وفى كلمة ختامية، فإنه من الضروري تضمين ثقافة المواطنة ومفرداتها فى الخطاب الأسرى والتعليمي والإعلامي والثقافي والديني، حتى تتحول المواطنة إلى ممارسة حية وعملية يمارسها (المواطن) على أرض الواقع (الوطن)، وأنه يتبقى أن تجد تلك الأفكار استجابة حقيقية نعبر بها من حالة «الطائفية» الضيقة إلى حيث حالة المواطنة الأكثر وسعًا ورحابة، حيث إنها تقوم على أساس المشاركة والمساواة فى الحقوق والواجبات، وهى تشمل جميع المواطنين، كما أنها تتسع لتستوعب الكل في إطار من تكافؤ الفرص دون تفرقة ودون تمييز.

۸۳ – انظر: رامي عطا صديق. الإعلام من أجل المواطنة والحوار. جريدة (الأهرام). ١٣ مايو ١٠١٨م. ملحوظة: مبادرة "إعلام المواطنة والحوار" مبادرة تطوعية أطلقها الباحث. ويعمل عليها منذ عدة سنوات عبر تدريبات متعددة وإصدارات متنوعة وزيارات ميدانية للمؤسسات الإعلامية والمواقع الأثرية التي تعكس والتقافية والمواقع الأثرية التي تعكس التعددية والتنوع في ثقافة المصريين.

# التنوع وأثره علم النسيج الاجتماعي والمواطنة في الأردن: "الإعلام التقليدي والرقمي"

مرسيل عيسهء بولص الجوينات

# مقدمة

إن المملكة الأردنية الهاشمية تحتضن العديد من مكوّنات التعدد الديني والإثني. وإذا ما عدنا إلى ما قبل تأسيس المملكة الأردنية الهاشمية عام ١٩٢١ فإننا سنجد أن التعدد كان موجودًا سواء دينيًا (مسیحی واسلامی، بهائی، درزی) أو إثنيا (شركس، شيشان، أرمن، سريان، درزى، كردى). وهذا التعدد شكل لوحة من الفسيفساء، متعددة الثقافات بالارتكازعلى الهوية الدينية أو الإثنية. نتيجة الحروب في القوقاز خلال الفترة ١٩٠٢ ماجر الشركس والشيشان إلى الأردن، ثم تلتها الهجرة الأرمنية نتيجة المذبحة الأرمنية ونزوح الأرمن عام ١٩١٥، مرورًا بالنكبة الفلسطينية

عام ١٩٤٨، وقدوم الفلسطينيين وكان منهم السريان، ثم حرب ١٩٦٧، والحرب الأهلية اللبنانية، والحرب الإيرانية العراقية، وحرب الخليج الأولى والثانية، إضافة إلى ظهور ما سُمّى بالربيع العربي، والصراع السوري، وأثره على المجتمع الأردني، وعلى تماسك نسيجه الاجتماعي، وعلى المواطنة. كل هذه الأحداث، على مدى أكثر من مائة عام، أثرت على الأردنيين الأصليين، إن كان بالإيجاب أحيانًا، والسلب أحيانًا أخرى، والعكس صحيح. فهؤلاء المهجرين والنازحين واللاجئين، كانوا هم الأكثر ضررًا حين تركوا بلادهم وأوطانهم وعانوا للوصول إلى وطن أمان.

' رئيس قسم الصحافة بكلية الإعلام– جامعة اليرموك، المملكة الأردنية الهاشمية. حاصلة على زمالة مركز الحوار العالمي(كايسيد)

### إشكالية البحث:

لــم يكــن مــن الســهل القبــول بهــذه الهجــرات المتتاليــة عند بعــض الأردنييــن، كونهم كانــوا كعدد ليــس بالكثيــر، إذ أتــت هــذه الهجــرات واســتقرت وأصبحت متســاوية فــي الحقــوق والواجبــات مثلهم مثــل الأردنييــن، الــذي عاشــوا وترحلــوا منــذ زمــن الباديــة، فالأردنيــون هم في الأصــل أهــل البادية ورحل وفلاحــون، وكان الأردن مقتصــر علــي أبنــاء الأردن ذوي الديانتيــن المســيحية والإســلامية، ومــن دون النظر الحيانيــن المســيحية والإســلامية، ومــن دون النظر إلــي الطائفــة والمذهــب، وكان مــن نتائـــج الهجرات المتتاليــة تمــدن أبنــاء الأردن والتوســع العمرانــي، وأعمــال التجــارة والزراعــة وفتــح المدارس.

والأحداث المتتالية خصت الأردن لموقعه الجغرافي السخي ساعد على استقبال الملايين عبرما يزيد من مائة عام، مما جعل الأردني الأصيل والأردني من أصل فلسطيني، أو شيشاني، شركسي، أرمني، درزي، سرياني، ينتمي إلى هذا الوطن، وبدا الانفتاح

على العالىم الخارجى في ظل التقدم التكنولوجى والاتصالي. ومع كل هذه الأحداث أصبح هناك نسيج اجتماعى متنوع مىن أصول عربية وغير عربية، وطوائف دينية متنوعة، وهذ انصب على الهوية وتشكّلها إن كانت دينية أو إثنية.

# أهمية البحث:

أتت أهمية البحث، من أن هذا التنوع الغني، والذي مر في مراحل متعددة خلال عشرات السنين، استطاع أن يتشكل منه نسيج اجتماعي، يجمع بین طیاته کل مواطن أردنی یحمل الرقم الوطنى والجنسية الأردنية فى حاضنة المواطنة، والتى تقوم على العدالة والمساواة في الحقوق والواجبات وتقسيم الموارد، والتي يشعر فيها كل من يعيش على أرض الأردن، أنه في وطنه وعليه الانتماء والانصهار في هذا النسيج الاجتماعي، بالرغم من ديمومة الشعور والتطلع إلى الوطن الأم. ومن جهة أخرى يبرز تساؤل فيما إذا كانت الإدارة والإرادة الحكومية تعطى الآخر، أيًا كان، العناية نفسها، وتنبت وتغرس فى داخلة الانتماء والولاء إلى هذا الوطن مهما كانت هويتك الأم الدينية أو الإثنية. وتنقسم أهمية البحث إلى:

- أولًا: أهمية نظرية: يعدهذا البحث من الأبحاث القليلة جدًا التي تناولت التنوع الديني والإثني وأثره على النسيج الاجتماعي والمواطنة في الأردن، وخاصة بدمج الإعلام التقليدي والرقمي معًا. لذا تأتي أهميته النظرية بتحديد العوامل التي تؤثر على النسيج الاجتماعي والمواطنة معًا، لكونهما الوجه الآخر للوحدة الوطنية، وبالرغم من التنوع الكبير والمختلف في بعض الخصائص، وخاصةً أننا في الأردن العامع قبلي عشائري تجمعه بعض العادات والتقاليد والقيم المشتركة.

- ثانيًا: الأهمية التطبيقية: أننا نستطيع من خلال نتائج البحث التوجه بشكل أكثر لاستثمار وسائل الإعلام التقليدية والرقمية، في تسليط الضوء على أهمية التنوع في رقي وانفتاح المجتمع الأردني، على بعضة البعض أكثر لما له دور كبير، وكلنا نعلم أن الإعلام الرقمي أصبح مُتاحًا بشكل كبير، ومنتشر في كل بيت، ومع أي مواطن يحمل هاتفًا محمولًا ذكيًا، وكذلك الإعلام بشقية محمولًا ذكيًا، وكذلك الإعلام بشقية في استقطاب الجمهور في تبني رسالته من خلال حارس البوابة والأولويات عند الوسيلة الإعلامية.

### أسئلة البحث:

- السؤال الأول: ما هي آثار الاعلام التقليدي والرقمي على التنوع والنسيج الاجتماعي في الأردن؟

- السؤال الثاني: ما هي أهمية الحوار القائم على التنوع الديني والإثني في الأردن؟

#### أهداف البحث:

- الهدف الاول: الكشف عن أثر الإعلام التقليدي والرقمي على التنوع والنسيج الاجتماعي في الأردن.

- الهدف الثاني: التعرف على أهمية الحوار القائم على التنوع الديني والإثنى في الأردن ودور الإعلام.

# الدراسات السابقة:

دراسة جعفرالعقيلي (١٠١٧م)، بعنوان "الأقليات في الأردن يحرسون الملك". هدفت الدراسة إلى تسليط الضوء على إبراز الأقليات في الأردن ودورها في بناء الدولة الأردنية، وإسهاماتهم في مختلف مؤسسات الدولة. تم استخدام المنهج التاريخي وذلك بإبراز أهم رؤساء الوزراء من أصول غير أردنية في تولي الحكومات في أوائل تأسيس المملكة، ابتداء من رشيد طليع عندما كان أول رئيس وزراء عام ١٩٢١ وهو درزي، وسعيد المفتي شركسي عام ١٩٥١، وسعد جمعة كردي عام ١٩٥١. بينت الدراسة أنه

لا يوجد نظرة تفرق المواطنين، إن كان بالعودة إلى المذهب أو العرق أو القومية أو الدين، وإنما مصطلح أقلية جاء ليعبر فقط لوصف وإشارة إلى العدد ونسبته وليس له علاقة بالحقوق والواجبات، لأن الأردنيين أمام القانون متساوون، إذ إن أغلبهم "قبائل هاجرت إلى المنطقة عبر السنيين". وجاء في الدراسة، أن التنوع العرقى والدينى يعد حالة متقدمة في "تجانس التركيبة الاجتماعية وصهر الفوارق في مكوناتها دون مس بحرية العقيدة الدينية، أو حرية تكوين الجمعيات، أو حرية التعليم، والحق العام. وتوصلت الدراسة إلى أنه بالرغم من التنوع الغريب والعشوائي في تشكيلته في الأردن، إلا أن الثقافة العربية والإسلامية هما السائدتان والمسيطرتان، ومن ناحية أخرى ما زالت الأقليات تعبر عن نفسها في مناسباتها المختلفة من خلال الاحتفاظ بعاداتها وتقاليدها والزى الفلكلوري والطقوس المتوارثة.

دراسة شبكة الإعلام المجتمعي (محمد الموسى، تغريد الدغمي). ١٠١٥م، بعنوان "نحو مواطنة كاملة: أثر الانتماء الديني على ممارسة الحقوق المدنية والحريات الدينية". هدفت الدراسة إلى "الكشف عن

أهم العوائق التشريعية والعملية والرسمية التى تعترض الأشخاص المنتمين للديانات والمذاهب والمعتقدات المختلفة". وتم استخدام المنهج الاستطلاعي على عينة البحث المكونة من دروز، شيعه، بهائين، الطوائف الإنجيلية غير المعترف بها في الأردن. وتم استخدام أداة المقابلة والعودة إلى التشريعات الأردنية ذات الصلة بالجماعات الدينية ومراجعة التقارير الدولية والمحلية الحكومية وغير الحكومية ومواقف هيئات حقوق الإنسان الدولية، والاستعانة بالسجلات والأرشيف في المحاكم، وتحليل مضمون عدد من المواد الإعلامية والاطلاع على المناهج التعليمية. وتوصلت الدراسة إلى أنه: × يوجد إجماع من عينة الدراسة التى تمت مقابلتهم أنهم جزء من النسيج الاجتماعي في الوطن الأردني.

- هناك ضعف في تغطية أخبار عينة البحث.
- المناهج التعليمية تخلو من الإشارة إلى عينة البحث.
- لا يوجد تمييز في الحصول على العمل والتعليم وتولي العمل المناصب العامة.
- مناك أمرور التزمت بها الأردن
   دوليًا كصكوك حقوق الإنسان،

وهذا يعود إلى التشريع في بعض الحالات، وممارسات رسمية، ومجتمعية متعلقة بمواقف مسبقة، من الديانات والمعتقدات الأخرى الموجودة في الأردن.

- × التداخلات الأمنية.
- الحرمان من حقوق مدنية بسبب عدم الاعتراف بالديانة أو تغييرها.
- لا يوجد محكمة خاصة بالأحوال
   الشخصية للإنجيليين والبهائيين.
- مناك قيود متعلقة بالحق في الزواج وتكوين أسرة.
- عدم الاعتراف القانوني بزواج
   البهائيين، وإعطائهم فقط دفتر
   عائلة بمعلومات منقوصة، لا يتضمن
   رقم عقد الزواج ولا تاريخه.
- \* لا يتضمن الدستور الأردني نصًا بحرية اعتناق الديانة أو العقيدة.
- معوبة الجهر بالديانة أو المعتقد وممارسة الشعائر بالنسبة لبعض الجماعات.
   حرمان بعض الجماعات من تلقي تعليم يتفق ودياناتها أو معتقدها.

دراسة بسام العموش (٢٠١١م)، بعنوان "العيش الاسلامي – المسيحي المشترك الكرك نموذجًا. هدفت الدراسة إلى "تسليط الضوع

على البعد التاريخي والحضاري الذي صنع البيئة الملائمة لرسوخ العيش المشترك في الكرك". وتم استخدام المنهج التاريخي، لإظهار أصول العرب المسيحيين في سوريا الجنوبية، وفي جنوب الأردن، إلى جزيرة العرب، التي هاجروا منها إلى بلاد الشام عبرموجات متتالية.

مناك تماسك اجتماعي
 وتحالفات اجتماعية وحماية
 اجتماعية متبادلة.

مشاركة في المؤسسات الرسمية والأحزاب ومؤسسات المجتمع المدنى والعمل الوطنى.

\* هناك تحديات ومتغيرات إن كانت إقليمية أو دولية، بالإضافة إلى تأثير العولمة والإعلام المفتوح والتدخلات الاجنبية والمنظمات والتقارير الدولية والأجنبية.

### منهجية البحث:

هناك عدة أسباب لنشوء مجتمعات تعددية كالحروب والاستعمار، والظروف الاقتصادية والهجرة المتعددة لأسباب وظروف سياسية واقتصادية، ورسم الحدود الجغرافية، وظهور التماءات وأفكارجديدة.

والأردن بموقعــة الجغرافي وخاصة أنــه يُعــد من بــلاد الشـــام، فقد

جاء الاستعمار العثماني، وبعده الاستعمار البريطاني، والاحتلال الصهيوني لفلسطين، ومشاركته بالعديد من الحروب الداخليــة والخارجيــة، وعلــي السبيل المثال وليس الحصر؛ الهجـرات المتعددة منــذ ١٩٠٢ من قدوم الشيشان والشركس من القوقاز أثر الحرب، والبهائيون الذين أتوا هربًا من إيران عام ١٨٩٠، وكذلك الأرمن والسريان، نتيجــة المذبحــة الأرمنيــة عام ١٩١٥، والتداخـل الجغرافـي بيـن الأراضي الأردنية وجبل العرب، تواجد الدروز بناء على اتفاقية سايكس بيكو في بدايات القرن العشرين. والهجرة والنروح الفلسطيني نتيجة الاحتلال عام ١٩٤٨ و١٩٦٧. وبعدها توالت الحروب والهجرات فيى المنطقة؛ الحرب الأهلية اللبنانية عام ١٩٧٥، والحرب العراقية الإيرانية، وصولًا إلى حرب الخليج الأولى عام ١٩٩١، ووصولًا إلى سقوط بغداد عام ٢٠٠٣، وآخرها الهجرات والنزوح مـن العراق، أيضا نتيجة الجماعات الإرهابية، والمعروفة ب\_\_\_ "داع\_ش"، وختامها الصراع فـــى ســـوريا، ومــا نتج عنــه من نـــزوح أكثرمـــن مليون ســـورى إلى الأراضــى الأردنية.

لذا تم استخدم المنهج التاريخي لوصف الأحداث والوقائع الماضية عبر الهجرات المتتالية إلى الأردن، والتي أغنت المجتمع الأردني بالتنوع الديني والإثني والثقافي، مما انعكس على النسيج الاجتماعي الكيفي للتحليل والمنهج الوصفي الكيفي للتحليل والتفسير من أجل الوصول إلى النتائج من خلال واقع التنوع، ومن خلال المقابلات التي تم إجراؤها مع العديد من قيادات ونخب وأخذ الأبعاد المختلفة للتحديات وأخذ الأبعاد المختلفة للتحديات التي تواجههم، في المنظومة الأردنية.

# أداة البحث:

أداة المقابلة المتعمقة مع ١٣ شخصية نخبوية قيادية متنوعة، وذلك حسب التنوع الديني والإثني الموجود في الأردن. كما أن هناك مجموعات موجودة في المجتمع الأردني، إن كانوا أقباطًا أو كلدانًا، ولكن لا يطبّق عليهم الدستور الأردني، وإنما يطبق عليهم القانون، لأنهم لا يحملون الجنسية الأردنية، لأرمنية بهدف العمل، أو بشكل مؤقت تمهيدًا للسفر والهجرة إلى الغرب، أو العودة إلى أوطانهم.

# أدوات البحث:

المقابلة مع عدة قيادات دينية وإثنية وإعلامية، تمثل أغلب الاطياف داخل المملكة الأردنية الهاشمية، وتم اختيار شخصيات المقابلة على أساس خبراتهم العملية والعلمية، كل في مكانه، وأنهم من القيادات المعروفة على مستوى المجتمع الأردني والإقليمي، وفي بيئتهم الخاصة، والعودة إلى المقابلات وتفسيرها واستخلاص النتائج.

# الحالة البحثية المجتمع الأردني:

هذا التعدد الإثنى إن كان؛ الشركسي والشيشاني، والديني الإثنى المسيحي الطائفي "الأرمني والسرياني"، وكذلك المذهب الدرزى والطائفة البهائيــة، الــذى جــاء إلــى الأراضي الأردنية نتيجية الحروب والهجرات المتعددة والتداخل الجغرافي، وعيشهم وجمعهم بجانب الأردنيين الأصليين ممن هــم مسـيحيون من الكنيســة الأرثوذكسيـــة والكنيســة الكاثوليكية بشكل خاص، وكذلك المسلمين، علمًا بأن الأغلبية السكانية في الأردن من الإسلام، ودين الدولة الإسلام.

### الإطار المعرفي: مقدمة:

إن مبدا التنوع ليس بالأمر الجديد، ولكن مع الانفتاح والتقدم العلمي والإعلام الرقمى والحديث، والاهتمام بالإنسان، وحقوقه والشراكة مع الآخر، فقد عمل على انبثاق فكرة مجتمع واحد، يتكون من تعدد فكرى، وتعدد ديني، وتعدد إثني، وعرقي. ويكون العامل المشترك بينهم إنسانية الإنسان، والمحافظة على كرامة الإنسان، من دون أي نوع من أنواع التميين ما ينعكس إيجابيًا على النسيج الاجتماعي، ويزيد التماسك والترابط الاجتماعي، كما يتم احتضان هذا المجتمع تحت مظلة المواطنة الواحدة متساوية فيها كل مكوّنات المجتمع، بالحقوق والواجبات المستمدة من الدستور

#### المواطنة:

يُقصد بالمواطنة العضوية الكاملة والمتساوية في المجتمع بما يترتب عليها من حقوق وواجبات، وهو ما يعني أن كافة أبناء الشعب الذين يعيشون فوق تراب الوطن سواسية بدون أدنى تمييز. قائم على أي معايير تحكمية مثل الدين أو الجنس أو اللون أو المستوى الاقتصادي أو الانتماء السياسي والموقف الفكرى.

وللتمتع بالمواطنة هناك سلسلة من الحقوق والواجبات، حسب ما جاء به بشير نافع وآخرون، إذ ترتكز المواطنة على أربع قيم محورية هي:

# أُولًا- قيمة المساواة:

التي تنعكس في العديد من الحقوق مثل حق التعليم، والعمل، والجنسية، والمعاملة المتساوية أمام القانون والقضاء، واللجوء إلى الأساليب والأدوات القانونية، واللجوء إلى القضاء، والمعرفة والإلمام بتاريخ الوطن ومشكلاته، والحصول على المعلومات.

## ثانيًا- قيمة الحرية:

التي تنعكس في العديد من الحقوق مثل حرية الاعتقاد وممارسة الشعائر الدينية، وحرية التنقل داخل الوطن، وحق الحديث والمناقشة بحرية مع الآخرين حول مشكلات المجتمع ومستقبله، وحرية تأييد أو الاحتجاج على قضية أو موقف أو سياسة ما، حتى لو كان هذا الاحتجاج موجهًا ضد الحكومة، وحرية المشاركة في المؤتمرات أو اللقاءات ذات الطابع الاجتماعي أو السياسي.

# ثَالثًّا- قيمة المشاركة:

التي تتضمن العديد من الحقوق مثل الحق فى تنظيم حملات

الضغط السلمي على الحكومة أو بعض المسؤولين لتغيرسياستها أو بعض قراراتها، وممارسة كل أشكال الاحتجاج السلمي المنظم مثل التظاهر والاضراب كما ينظمها القانون، والتصويت في الانتخابات العامة بكافة أشكالها، وتأسيس أو الاشتراك في الأحزاب السياسية، أو الجمعيات، أو أي تنظيمات أخرى، تعمل لخدمة المجتمع أو لخدمة بعض أفراده، والترشيح في الانتخابات العامة مكافة أشكالها.

## رابعًا- المسؤولية الاجتماعية:

التي تتضمن العديد من الواجبات، مثل واجب دفع الضرائب، وتأدية الخدمة العسكرية للوطن، واحترام القانون، واحترم حرية وخصوصية الآخرين (نافع وآخرون، ۲۰۰۱). ومن أهم التحديات التي تواجه المواطنة هي التنوع الثقافي والإثني والديني، البشرية فكل ثقافة لها مميزاتها البشرية فكل ثقافة لها مميزاتها وأن ثمار الوحدة الوطنية تقوم على المواطنة، والذي يعمل على تسيير أمور السلطة بعدالة وقوانين تنطبق على جميع أفراد الوطن الواحد (صادة، ۱۹۸۱).

### التنوع:

يجب على التنوع أن يؤثر على المواطنين الذين يعيشون في وطن واحد، بإيجاد فرصة لقبول الآخر مهما كانت الديانة أو الإثنية التي ينتمي اليها، فالحوار وإيجاد العوامل المشتركة التي نتوصل إليها نعمل من خلالها لإدارة شؤون الوطن، بالإيجابيات التي يمتلكها التنوع، بجميع أشكاله، وبهدف تعميق بجميع أشكاله، وبهدف تعميق وتقوية الروابط المشتركة التي تؤدي إلى قيادة الوطن بأفضل الطرق.

إذا ما أردنا تعريف التنوع اصطلاحيًا فإنه يشير إلى أن المجتمع يتكون على مكونات متعددة إن كانت دينية طائفية، أو مكوّنات إثنية. والدلالة اللغوية لكلمة تعددية في اللغة العربية تعود إلى مصدر الفعل "عد" ويُقال تعدد - تعددًا: بمعنى زاد عددًا وتنوعًا (الجر ١٩٧٣).

وفي اللغة الإنجليزية (PLURALITY) وبعنى به حالة كون الشيء متعددًا، ويُشير إلى الكثرة وزيادة العدد، وكثرة الأصول، والوظائف، وتعدد الحقائق وتعدد الغايات (بدوى، ۱۹۷۸).

إن مصطلح التعددية جزء من علم السياسية، لذا يرتبط هذا المفهوم بالنظرية الليبرالية، وهو مفهوم ليبرالي كرادف للتنوع، والتفاوت والاختلاف، فالمجتمعات تربطها روابط سياسية، وغير سياسية

متعددة ذات مصالح مختلفة (العلوي، ۱۹۹۷).

والتنوع مفهوم فلسفى مر على مختلف المجتمعات والعصور، ولهذا المفهوم امتدادات متنوعة، ومتعددة بالرغــم مـن التباين فــى الصورة، وهناك مرادفات للتعددية كالتعدد والاختلاف. ولكن لو تم النظـر إليـه كمصطلح نجد أنها تُمثل النظام السياسي، والذي يحدك من خلاله دور الدولة وطبيعة الإنسان، كما أنها تُؤثر على الممارسية الديمقراطية في المجتمعات، لذا فان التنوع على عدّة صيغ، السياسى والثقافي والعقد الاجتماعي والنظام الاقتصادي (لطفي، ٢٠٠١). يتشكل المجتمع التعددي على أساس إثنى، طائفى، قومى، وعلى البرامج السياسية، ويتشكل من مجموعات من الأقليات المتعددة داخل المجتمع الواحد، والمشكلة الرئيسة في المجتمعات التنوع هي قدرة الانصهار داخل المجتمع والسلطة السياسية الفاعلة (سلىمان، ١٩٩١).

## ونشوء المجتمعات المتعددة تعود إلى عدة أسباب وهي:

ا- الحروب والاستعمار وما ينتج عنها من هجرات وتشرد وتغيير

في الديموغرافية السكانية. ٢- الظروف الاقتصادية والهجرة بسبب الفقر والبطالة.

٣- تغيير الحدود السياسية للدول بسبب الاستعمار مما أضاف أقليات أو قوميات وأديان جديدة.

3- تطور المجتمعات وظهور انتماءات جديدة نتيجة التغيير السكاني وظهور أفكار سياسية جديدة مثال الفكر القومى (كوران، ١٠١٠).

## وأنواع التنوع هي:

التنوع السياسية: يرتبط التنوع السياسي بالتيار الفكري الذي يسيطرعلى الحياة السياسية، كما أن التنوع السياسي مرتبط بالنظام الليبرالي، لأنه يتيح للفرد داخل المجتمع التعبير عن الآراء والأفكار، والتي تتيح للجماعات المختلفة أخذ دور لها داخل المجتمع، وأن الاتجاهات السياسية هي أساس التنوع السياسي مما تنعكس على الواقع السياسي والديمقراطي الواقع السياسي والديمقراطي (غيث، ١٩٧٩).

إن التنوع السياسي يتيح للشعب تشكيل أحزاب وجماعات وإجراء الانتخابات، مما يتيح المجال لطرح أفكار وآراء في مواجهة الصراعات إن وجدت، والتنافس الشريف، مما ينعكس بالإيجابية على حياة

المجتمع، والتنوع السياسي يعتمد على وجود أكثر من حزب في الدولة، وذلك ومكون ديني، وتيارات فكرية، وذلك ضمن تنظيم اجتماعي، وقانوني وسياسي، وعدم اعتداء جهة على أخرى، وأن الولاء للدولة يتم بمقياس المواطنة الصالحة التي تقع تحت مظلة القانون (.50.1, COLE.MATT).

التنوع الثقافي: هناك دعم للتعددية الثقافية وخاصة في الدول التي تتشارك فيها مجاميع بشرية تنتمي إلى أصول ثقافية وعرقية مختلفة (الموسوعة العربية العالمية، ١٩٩٩).

وللتعدديـة الثقافيـة دور إيجابي، وعامل شراكة بين مكونات المجتمع، مما ينعكس على علاقة الشراكة والتشاركية بين مكونات المجتمع، كما يضيف أبعادًا ثقافية وطنية، ويفتح العديد من المجالات خاصة الإبداع والابتكار، ولا تتعارض مع الهويــة الثقافية داخــل المجتمع الواحد. لــذا يجب الاعتـراف بحق الثقافات المختلفة، والمحافظة على الهوية، والتمسك بعاداتها وتقاليدها وقيمها الخاصة، وبنفس الوقت الاندماج في المجتمع على ألا يتعارض مع القيم الثقافية والاجتماعية

السائدة في المجتمع الواحد، واحترام ثقافات الغير إن كانت مرتبطة بجماعات عرقية، أو لغوية، أو دينية، فجميعها قيمة مضافة للمجتمع الواحد، وتوحد النظرة، وكذلك يجب المحافظة على حقوق الثقافات المختلفة، والعمل ضمن المواطنة الحاضنة للتنوع (أبو زيد، ١٠٠٦).

## آثار التنوع:

إذا ما عدنا إلى العصور الوسطى، نجد أن التفكير السياسي لا يقوم على أسس علمية، ولا يتقبل النقد، ولكنه مستمدمن معتقدات جامدة، مستندة على الديانات السماوية، وهذا يعود إلى أن العلم كان مقتصرًا على رجال الدين، وإذا نادى رجل الدين بأفكار، إذًا؛ فهو المفكر، والمتعلم والمتحرر ولا يجب معارضته، وألا نكون قد وقعنا في الزندقة، والخروج عن الدين، مما يوقع علينا العقاب. وإنماء التاريخ يشهد أن الفلاسفة كانوا هم طليعة كل حركة فكرية، وانتفاضة عقلية، كسقراط وأفلاطون وبرونو، فسقراط عمل على أن تستبدل الآراء الغامضة بأفكار واضحة، وذلك من خلال الحوار مع أعيان أثينا ففضح ادعاءاتهم الفارغة للمعرفة والحكمة، مما سبب له العداوة وحكم عليه بالموت

لأنه يسبب خطرًا على الدولة (الموسوعة العربية العالمية، ١٩٩٩). وساهم الفلاسفة والمفكرون في حياة الشعوب أينما تواجدوا، فقد أوجدوا أجواع فكرية أسهمت في ترك صور متنوعة، وذلك لأن الفلسفة ترتكزعلي التفكير المجرد، والنظرة الفعلية، لذا امتاز الإغريق بالتأمل والبحث للوصول إلى العلم والفلسفة، ومما أنتج التركيان في التوعياة، داخال مجتمعاتهم وعبر الأجيال، وذلك بتحررهـم مـن ضغوطـات الدين وخاصة المتطرفة منها، والنفوذ من قبل بعض رجالها. كما أن أوروبا لم تدخل التاريخ إلا بعد ما انتصر الفلاسفة والمفكرين على الهيمنة الكهنوتية، وأخذت الفكروالعلم سبيلًا لها. وقد تحرر الإغريق من الملك والنفوذ والحكام، وكذلك من رجال السياسية وتسللهم إلى السلطة الدينية والسياسية والتقصير بحقوق المواطنين. والإغريق لم يكن شيء يجمعهم، لا الدين، ولا الأصول، ولا التاريخ، ولا وحدة الجنس، لا بل كانوا من أصول مختلفة وشعوب متعددة، والذي كان يربط بينهم

المصالح المشتركة، والحروب

والجوار الجغرافي. ولكن بعد انتشار الفكر الفلسفي وبدأت النتائج تظهر على مر العصور أصبحت القاعدة الشعبية تشارك في اتخاذ القرارات (مرحبا، ٢٠١٦).

أولًا- الآثار الفكرية: مع ظهور الحركات الفكرية المتجددة في أوروبا وعبر التداخل الثقافى عبر التاريخ، إن كان في العصور القديمة، والوسطى والحديثة، والتي تقاطعت أحيانًا وتلاقت أحيانًا أخرى، هذه الحركات عملت على تطوير مختلف المعارف العلمية، وكما أن الحركة الإصلاحية أثرت على الحركة الإصلاحية، ببروز نظرة جديدة للإنسان والفن والمسائل الدينية المختلفة وعلى التراث أيضًا، مما نتج عنها الطلب بقيام إصلاحات تتماشى مع التحولات الاجتماعية والثقافية، وهذه الحركات المتعددة أثرت على حركة التنوير، والتي ساهم فيها المفكرون والفلاسفة كمارتن MARTIN LUTHER ) لؤثر كنج ١٤٨٣–١٤٨٣)) والذي عمل على حركة إصلاحية هي عقيدة التنوير بالإيمان، ورفع العظمة عن رجال الدين وصكوك الغفران، ودعا إلى العودة إلى الكتاب المقدس وفهمه فهما صحیحا (زهیری، ۱۹۱۸).

وكذلك المفكر ادموند بيرك (١٧٩١–١٧٩٧) السخي عظم دور الإعلام وذلك السخيم دور الإعلام وذلك بالتصدي للظواهر السلبية بالتصدي للظواهر السلبية السلطة الرابعة، وكان يكتب مقالات صحفية ينقد من خلالها السياسيين، وساهم في نشر الوعي وكشف الحقائق، فكان ينتقد سلبيات الثورة في الفرنسية، وحكم بريطانيا في الهند، وذلك بسبب الاضطهاد الذي كانوا يمارسونه (خوري، ٢٠١٥).

لذا نجد أن المفكرين والفلاسفة كانوا يدركون أهمية الاهتمام بالجوانب العلمية والفكرية وإبراز أهمية التعدد والاختلاف في الرأي والفكر المبني على حقائق واضحة.

ثانيًا - الآثار السياسية: نتيجة المكتسبات السياسية المختلفة إن كانت في أوروبا أو في أمريكا والتي أدت إلى التحرر الديني ومن النظم السياسية، وسلطة الاستبداد، والتي جاءت بفضل الفكر، والنضال السياسي للفلاسفة والمفكرين، السياسي للفلاسفة والمفكرين، من خلال المنابرالفكرية، والسياسية المطالبة بالحكم والعدل، ونشر الوعى الإنساني، والتطور والتشجيع

على حرية التعبير، والعمل على أيجاد دوله عصرية متطورة في ظل إصلاح نظام برلماني، وتطوير عمل الأحزاب، والانفتاح على المجالات العلمية. ومن هؤلاء المفكرين والفلاسفة بنجامین فرانکلین ( BENJAMIN) ۱۷۹۰–۱۷۰۱ FRANLKIN والذي دافع عن استقلال الولايات المتحدة، ونادى بالمساواة بين المواطنين والغاء الرق والوقوف ضد الخرافات الدينية، ودعا إلى الإخاء والعيش المشترك بين الشعوب، والتنوع الفكرى، والعمل بالديمقراطية وهو من طور الأفكار التنويرية بل هو ممثل التنوير الأمريكي، وخاصة في الدفاع عن استقلال الولايات المتحدة، وكان أيضًا من مؤيدي استقلال أيرلندا، وعمل في النضال من أجل الحرية، وساهمت كتاباته في حركة التنوير، وهو مبتكر مصطلح "سلبي، إيجابي" وكان من أبرز دعاة إلغاء حكم الإعدام (حنفي، ١٩٩١).

وكذلك جون سيتورات ميل (IAVN - 1A-1 STURAT MILL المفكرين الذين نادوا بالمساواة أوائل المفكرين الذين نادوا بالمساواة بين الجنسين والدفاع عن الحريات العامة، وهومن أقترح تعميم التعليم وأن يكون الزاميًا ومجانيًا، ونادى أن يكون الفرد شخصية مستقلة وذلك للحد من سيطرة المجتمع على الفرد. وكان متعاطفًا مع السود

في جامايكا، وانتقد الأحزاب، ومن أسمى المبادئ عنده "حرية الفرد والتعدد والعدالة وصولًا إلى السعادة البشرية". وكما يرى أن الفلسفة الليبرالية في الإعلام مهمة، فإنها تزود الجمهور بالحقائق المجردة، لبناء عقول سليمة، وأن المواد الإعلامية التي يتناولها الإعلام يجب أن تكون موضوعية (الكيالي، ١٩٩٠).

ثَالثًا- الآثار الاجتماعية: وهو الانتقال من الفردية إلى شرعية القانون، والتي من شأنها البحث في قضايا المجتمع والعلاقات والسلوك الاجتماعي، والأخلاقي والقيم الاجتماعية والعدالة والديمقراطية وحقوق الإنسان والحرية والمساواة. وسعى العديد من المفكرين والفلاسفة بفك العلاقة بين النظام الحاكم الملكى والكنيسة، من خلال احترام القوانين التى تنظم المجتمع وتوزع الحقوق والواجبات بين المواطنين من دون أي تميين وأن القوانين تستلهم من البيئة الطبيعية والاجتماعية التي تستمد من طبيعة الناس، وأن تطور القوانين يجب أن تنعكس على حرية الفرد (الحيدري، ٢٠٠٩).

وللحداثة الغربية خصائص جعلت مجتمعاته م مجتمعات مجتمعاته مجتمعات متزنة:

1- الفردية: أي تأسيس مجتمع رأسهالي مؤسس على الفرد السذي تخلص من الهيمنة الإقطاعية وحصول الفرد على الحرية والعمل والتنقل.

7- العقلانية: نبذ الخرافات والتركيز على العقل والخروج من النص الديني الذي يستخدم لأغراض ومنافع شخصية والعمل بأسلوب حديث وعقلاني ومبني على المنطق. الاعتماد على التقدم العلمي والتكنولوجي والإيمان بالحوار والتعدد الفكري والحزبي، وإجراء وانتخابات نزيهة ورفض الحكم المطلق والعمل على رفع المستوى الثقافي والتعدد بالأراء والرؤية المستقبلية (ياسين، ١٠٠١).

ومن باب المسؤولية علينا أن نذكر التاريخ العربي الذي يدهشنا ويعلمنا في دعوته إلى تماسك النسيج الاجتماعي والمواطنة الحاضنة للتنوع:

إن الدعوات التي دعت وتدعو بالابتعاد عن التفرقة على أي أساس راسخة في التاريخ القومي العربي وهي تعود إلى أيام معاوية بن أبي سفيان مؤسس الدولة الأموية.

ا- الملك الأموي عبد الملك بن مروان وبخ عربيًا مسلمًا الشتكاه يهودي له بقوله: "نحن أخوة في عبادة الله، لا فرق

بين مسلم وذمي في الحقوق والواجبات، الدين لله والأرض وما عليها للجميع". ثم صالح اليهودي وطيب خاطره وقال للمسلم: "ألم تسمع بقول رسول الله الذي قال للمسلمين من ظلم معاهدا فأنا حجيجه". أ- انطلقت الثورة العربية الكبرى عام ١٩١٦، وتبعتها ثورة مصر على الإنجليزعام ١٩١٩.

٣- انطلق شعار حزب الوفد في مصر. في النصف الأول من القرن العشرين: "الدين لله والوطن للجميع"، وبالتحديد أثناء ثورة ١٩١٩م والفترة التى تلتها.

2- في عام ١٩١٨ وفي المملكة العربية السورية التي أسسها فيصل بن الحسين بعد أن حررت قوات الثورة العربية سوريا من حكامها العثمانيين الأتراك، ركز الملك فيصل في خطابه الذي ألقاه في حلب يوم ١١ تشرين الثاني ١٩١٨ على ضرورة الوحدة الوطنية باسم القومية معلنًا أن "العرب هم عرب قبل موسى وعيسى ومحمد"، ومحذرًا من إلقاء بذور الفتن بين المواطنين باسم الدين مُهددًا بأشد العقاب كل من يقدم http://www.alrai.com/).

0- رسالة عمان التي أصدرها الملك عبد الله الثاني ابن

الحسين عام ٢٠٠٤ والتي تضمنت عدة محاور منها "أحد المذاهب الأربعة من أهل السنّة والجماعة (الحنفي، والمالكي، والشافعي، والحنبلي) والمذهب الجعفري، والمذهب الزيدية، والمذهب الأباضية، والمذهب الظاهري، فهو مسلم، لا يجوز تكفير أصحاب العقيدة الاشعريّة، ومن يمارس التصوّف الحقيقي. وكذلك لا يجوز تكفير أصحاب الفكر السلفى الصحيح. كما لا يجــوز تكفيراًى فئة اخرري مرن المسلمين تؤمـــن بالله سيبحانه وتعالى وبرسيوله صلى الله عليه وسلم وأركان الإيمان، وتحترم أركان الإسكلام، ولا تنكر معلومًا من الدين بالضرورة. ٦- كما تناول الملك عبد الله الثاني من خلال الأوراق النقاشية أن الحوار هو الغاية والهدف والإيمان بالتعدد والاختلاف من ابسط خصائص الديمقراطية والمطلوب التوافق وليس الاجماع وأن المواطنة واجب ٧- وكذلك احترام حقوق الإنسان وعلينا احترام الرأى والرأى الآخر.

وكذلك الأمير حسن بن طلال خلال كلمته "المواطنة الحاضنة للتنوع الديني والثقافي" بتاريخ ٢١-١١-٢٠١ وجوب "ترسيخ مفهوم المواطنة في

الأذهان وتجسده في حياتنا". وهناك ثلاثة عناصر مؤثرة في آلية التواصل مع الآخر، عنصر سياسي يتضمن الأمن، وعنصر اقتصادي يشمل جسر الفجوة في ميزان الكرامة الانسانية، وعنصر ثقافي يتعلق بالحوار بين أتباع الديانات والثقافات".

٨- الأمــم المتحــدة مــن خــلال ميثــاق حقــوق الإنســان علــى أهميــة المحافظــة علــى حقوق الأقليــات: المــادة ا

- على الدول أن تقوم، كل في إقليمها، بحماية وجود الأقليات وهويتها القومية أو الإثنية، وهويتها الثقافية والدينية واللغوية، وبتهيئة الظروف الكفيلة بتعزيزهذه الهوية.

- تعتمد الدول التدابير التشريعية والتدابير الأخرى الملائمة لتحقيق تلك الغابات.

كما كان لرجال الدين بصمة في الحث على المواطنة والتنوع. الحث على المواطنة والتنوع. وقول: إن المواطنة وسيلة مثلى للحفاظ على الأديان والمذاهب والأحزاب، لكل الفئات وتعد صمام أمان أمام الفتن التي نوجهها اليوم". فالإنسان لا يستطيع أن يتقبل أن يكون من "الدرجة الثانية" في وطن هو شريك فيه فعليه أن يتمتع بجميع الامتيازات وعندما يكون هناك تمييزلن تتواجد وحدة إسلامية

ولا وحدة وطنية ولا تلاقي أديان" (مؤتمر المواطنة واقع وتحديات).

١٠ من كلمة شيخ الأزهر الدكتور
 أحمد الطيب في مؤتمر «الحرية
 والمواطنة. التعدد والتكامل

"من يدعو إلى نشر مفهوم «المواطنة» بديلًا عن مصطلح «الأقلية والأقليات». فإنما يدعو إلى مبدأ دستوري طبقه نبي الإسلام فول مجتمع مسلم في التاريخ، وهو دولة المدينة، حين قرر المساواة بين ومن اليهود بكل قبائلهم وطوائفهم بحسبان الجميع مواطنين متساوين في الحقوق والواجبات، وقد حفظ لنا تراث الإسلام في هذا الموضوع وثيقة مفصّلة في شكل دستور لم يعرفه التاريخ لنظام قبل الاسلام".

۱۱ من كلمة البابا توا ضروس بابا الإسكندرية وبطريرك الكرازة المرقسية في مؤتمر «الحرية والمواطنة. التعدد والتكامل»

ا – "إذا غاب التعدد عن الإنسان صار فقيرًا".

آ- قد نختلف في الهوية الدينية
 لكن لا نختلف في الهوية الوطنية
 آ- ان منهج الصراع هو: الاختلاف
 ينشئ خلافا ثم صراعا ثم استبدادا
 ثم انقساما.

3- اما المنهـــج الحضاري العصري
 والذي تنشـــده كل شــعوب الارض.

ان التعدد ينشيئ الحوار والحوار يدور في دائرة التعارف والتسامح والعيش المشترك.

0- ولوحدة الوطن هناك ثقافة لقافة الحواروهناك ثقافة الجدار الشاجاروهناك ثقافة الجدار الجادات المستجيب المائي حوار، نحن نشجع ثقافة الحيار الدائمة.

# ۱۱- قال الدكتور محمد أبو نمر، كبير مستشاري مركز الحوار العالمى (كايسيد):

"نحن نعمـل من خلال شـراكاتنا المحلية والدولية للحفاظ على التعدد الديني، والثقافي في ضوء المواطنة المشتركة، بتوفيـــر منصــات قد تســاعد في احداث تغيير ايجابى لدعم وتعميق مفهوم المواطنة المشتركة، وترسيخ التعايش السلمي، وقيم الحوار، والتفاهم والتعاون بين اتباع الاديان والثقافات المتنوعة" (مؤتمر التعدد الديني بهدف احترام التنوع والتسامح الاجتماعي). ۱۳ - تقریب مرصد مصداقیت الاعلام الأردني ٢٠١٦ "اكيد" نشـر ، تحت عنوان "ظاهرة "الأقلية الصارخـة" تروّج لخطـاب كراهية طائفي"، خلصت نتائجه إلى وجود دور واضح لمجموعة من

الناشطين على مواقع التواصل الاجتماعـــى فـــى خلـــق حالة من الاستقطاب بين مؤيد ومعارض في العديد من القضايا، كما أوضحت نتائـج التتبـع "أن أقلية مـن الناشـطين الذيـن يتمتعون بخصائك ترتبط بالقدرة على إنتاج المحتوى المثير والجاذب، أو طرح القضايا الحساسية والمستفزة ولديهم ديناميكية التفاعل الذي يستجيب لطبيعة مواقع التواصل الاجتماعي، هم من يخلقون أحيانًا حالة شبه افتراضيــة قد لا يكــون لها معادل موضوعيى في الواقع كما هو الحال في خطاب الكراهية الطائفي"، كما يلفت التقرير إلـــى "أن المتتبع لمواقــع التواصل الاجتماعي في الأردن يلاحظ ازدياد حدة النقاشات على هذه الصفحات، وتنامي خطاب التحريض والكراهية حتى بات هذا الخطاب ظاهرة مقلقة تهدد النسيج الاجتماعي والوطني والسلم الأهلى".

أما آن الآوان ان نلتف جميعًا حول الصالح العام؟ فمن الضروري أن يخلو الخطاب العام من المفردات التي تؤجيج الكراهية، وتهدد بنيان العيش المشترك الراسخ في ضمير الأردن؛ هذا

الرباط الغالب بتاريخه وأهله، النذى نعتز بنه ونحسرص على صوُّنه وتعزيزه والبناء عليه. إن ثقافة العيش المشترك واحترام الاختلاف تمثل القاعدة الإنسانية الصلبة التي نستند إليها جميعًا من أجل الوصول إلى المواطنة الحاضنة للتنوع الديني والثقافي. لكنّ ما نعيشه اليوم من تحديات الهويات، لا بل الحداثات الطارئة والمنابر الصارخة الاقليمية أو الطائفية أو الأممية الدينية، يعكس أزمة فكر وهوية من أهم معالمها العجز عن تجاوز الخلافات الأيديولوجيّة التي تسهم في تأجيج الازمات السياسية والاقتصادية والإنسانية".

## أهم ما توصل له البحث:

من خلال تحليل آراء ووجهات نظر عينة البحث امكن المكن التوصل إلى مجموعة من النتائج على النحو التالي.

## <u>المحور الأول:</u> الإعلام الرقمي ووسائل التواصل الاجتماعي (فيسبوك، تويتر).

 أجمعت عينة البحث على وجود خطاب كراهية، وإن كان بشكل فردي ويتم الرد عليه أحيانا بالحجج والبراهين وأحيانًا أخرى بالتجاهل.

نظرة إلى الآخر أنهم دخلاء
 على الأردن وهذا يؤثر على النسيج الاجتماعي.

لمواقع التواصل الاجتماعي تأثير سلبي إذ إن هناك بعض الإساءات التي يتم رصدها وفي العادة نتجاهلها، أو نرد عليها بالحقائق، وذلك يعتمد على نوع الخطاب، وهي ظاهرة فردية.
لأن البيانات التي تصدر عندما تتم الإساءة إلى المسيحيين على سبيل المثال، لا تعطي أي مفعول ولا يعمل الطرف الآخر شيئًا إلا الشجب ومزيد من البيانات.

خطاب الكراهية على مواقع التواصل الاجتماعي يتم التعامل معه بتعظيم النفس بالتجاهل، ونحن معرضون إلى ذلك الخطاب، أما إذا فيه استفسارمعين فندعوللحوار.
 تصدر بعض الفتاوى من غير ذوي الخبرة والاختصاص التي تعمل على تفكك النسيج الاجتماعي، وخاصة أن هناك بعض المضايقات للشباب في الأردن ولوكانت فردية.

\* للأسف توجد ظاهرة من الجهتين، بإرسال رسائل عبر مواقع التواصل الاجتماعي، في بعض قضايا محددة، ومثال على ذلك: فريق الرياضة، وقد توصل رسائل جارحة.

وسائل التواصل الأكثر انتشارًا،
 والأسرع في نشر سموم الكراهية.

\* ونحـن نطلـق علـى خطـاب الكراهيـة عبـر مواقـع التواصل الاجتماعـي بأنهـا خطابـات الجهـل عندمـا لا يتـم معرفـة الآخر، وهـذا يعني الجهـل بالآخر. \* بعض المنابر المتعصبة تؤثر على النسيج الاجتماعى في الأردن.

\* النظرة التمييزية بين الطرفين أيضًا مررنا بها في الأردن وهي ليست عند الجميع، سواء كانت دينية أو عرقية. في عام ١٠٠٥ تم إصدار فتوى أن الدرزي يعامل معاملة المسلم. وهذه التحديات تحد من التعاون مما يؤثر على النسيج الاجتماعي والمواطنة. \* يحصل هناك بعض الكلام عن الاصول الأردنية وغير الأردنية ولا داخل المجتمع ولكنها فردية ولا نتوقف عندها.

## المحور الثاني: الإعلام الأردني إعلام تقليدي لا يظهر وجود الآخر، إلا في مناسبات وتقارير مقتضيه.

\* الإعلام بشكل عام يعرض وينشر احيانا بعض المناسبات الدينية المسيحية في الأعياد بالأخص، وقليلًا ما يأتي على ذكر الأرمن، على سبيل المثال، في الأردن.

\* أن الإعــــلام يسَـــتغل موضــع تســـجيل الطائفـــة البهائيـــة رســـميًا، وعقـــد الـــزواج ودفتـــر

العائلــة منقــوص ورقــم إثبــات الــزواج غيــرمســجل فــي دفتــر العائلــة.

\* وأحيانًا الإعلام يستغل هذه القضايا ويتناولها بطريقة ليس مفضله، وهذا نابع من انتمائنا الوطني. وإذا تناول الإعلام البهائية بخطاب كراهية، كنا نتواصل معهم ونتحدث ونبين لهم بالحقائق.

\* هناك إطراء ومجاملات في الإعلام، ما نريده بيان الحضور المسيحي المؤثر في المواطنة والتماسك الاجتماعي، ما نريده ليس الإعلام التقليدي، والتركيز على أساسيات عقائدية مشتركة كوجود السيدة مريم العذراء.

\* والإعلام الأردني ينادي ويحث على التعدد والتنوع، وليس هناك للأسف رسالة واضحة وناضجة، كما أن الرسالة لا تصل بشكل واضح، وإن وصلت تصل مشوهة.

\* والإعلام الأردني لا يسلط الضوء على الهوية الأخرى، والآخر بشكل كافي، وإن تم تناول موضوعات معينة فهى تكون في مناسبات معينة.

\* والإعلام في الأردن يوجد فيه احترام للآخر وهو خاطب معتدل، ويتم التغطية للأخبار المسيحية بالمناسبات، غير أن هناك بعض القنوات الخاصة القليلة جدًا

تسئ للمسيحيين، وبعض الكاريكاتيرضد المسيحيين.

مناك بعض القنوات الإعلامية الدينية التي تبث سموم خطاب الكراهية وعلى الإدارة الحكومية التصدى لها.

# المحور الثالث:

لحوار الداخلي (مسيحي مسيحي، إسلامي إسلامي) أولًا، ومن ثم الحوار مع الآخر (مسيحي إسلامي).

نحن بحاجة إلى حوار بين جميع الطوائف والأديان.

الحوار المسيحي المسيحي براحة إلى تعمق وشراكة حقيقية وهو يتضمن حوارًا مغطى بقشرة، كما يقال. المشكلة ليس بين العائلات المسيحيات المشكلة عند القيادات الدينية. وحوارات العقيدة تحتاج إلى متخصصين فيها.

\* على الجميع مسؤولية بنشر ثقافة الحوار والشراكة وأن الاختلاف غنى وإلا ستنمو أجيال وأجيال تتربى على السلبية. وهذا التعدد كالذوق والذوق لا يناقش ويجب على الاختلاف ألا يؤدى إلى خلاف.

أننا لسنا بحاجة إلى حوار فلسطيني أردني، نحن بحاجة إلى حوار أردني أردني على مبادئ حقوق الإنسان والحرية وانتخابات نزيهة.

\* نحن أحوج من نكون للحوار المسيحي المسيحي المسيحي الإسلامي، نعم هناك بعض الثغرات بين أبناء المسيحيين، هناك عدم تقبل بين المسيحيين أنفسهم البعض. وطالما نريد مجتمعًا تسود فيه عدالة، نحن بحاجة إلى حوار بيني، وحوار بين،

\* نحن بحاجة إلى معرف بعضنا بعضًا أكثر وتقارب أكثر وحث الرؤساء المسكونيين أصحاب القرار كقداسة البابا وبطريرك الأرثوذكس ليس بشعارات، للقيام بمبادرة صغيرة للوصول إلى الوحدة المسيحية.

\* الحوار المسيحي الإسلامي فقد مر بعدة مراحل من الجدالات وتركت إرثا من خلال عدد من الأدباء والمفكرين وتلتها حروب سياسية، ثم مرحلة تنقية الذاكرة ومن ثم القومية العربية التي وحدتهم، إلى العصر الحديث حوار التعاون لخدمة اللابئ والإنسان والإنسانية خدمة اللاجئ والمريض، وحتى لا يكون محصوراً في أفكار محصورة في مجرد قاعات، وهذه اللقاءات أسست ولكن لم تؤثر كثيرًا على المجتمع الأردني.

\* نحــن بحاجة إلى حوارمســيحي مســيحي، هــذا الحــوار نمــى وينمو ونطمــح في الوصــول إلى

التكاتف والوحدة المسيحية. \* الحوار الإسلامي المسيحي أصبح كمنهج روتيني غير مجد، ولكننا نتمنى المزيد من الفاعلية.

\* من جانب آخر فإن الحوار الإسلامي الإسلامي مطلوب أكثر من غيره، ونحن بحاجة إلى القرآن الكريم وتفسيره إلى اللغة العربية في نفس الوقت والعودة إلى التأويل وحكم ربنا واحد بالأصول.

لا فرق بين السنة والشيعة. وقد تم
 دخول الفكر التكفيري لخلق الفتنة
 بين المسلمين.

#### الخلاصة:

وجوب إعادة هيكلة الخطة الاعلامية والخروج بخطة تظهر الاعلامية والخروج بخطة تظهر الآخر دون أي نوع من أنواع التمييز وبشكل متساو. وأن يبدا الحوارمن البيت الداخلي للوصول إلى الآخر من الدائرة الأخرى. ومراجعة التشريعات والقوانين وأن يكون لكل ديانة أو طائفة قانون أحوال شخصية. طائفة قانون أحوال شخصية. عبر مواقع التواصل الاجتماعي بالحقائق والبيانات والرقابة الإدارة بالحكومية بالتعاون مع ذوي الاختصاص.

#### الفجوات البحثية:

أضاف هذا البحث عن الدراسات السابقة أنه أخذ بعين الاعتبار التنوع الديني والإثني معًا وعلى مستوى أوسع، وكذلك كانت أداة البحث ميدانية من خلال المقابلة مع خبراء وقادة في المجتمع الأردني لهم سعة الاطلاع على مستوى المملكة في أغلب الميادين.

كما بين البحث أن هذا التنوع الديني والإثني مكمل لبعضه البعض بالرغم من التحديات التي يوجهها البعض، وكما بين أن القوانين والتشريعات بحاجة إلى إعادة مراجعة وتحديثها، وكذلك المناهج وتحديثها، وكذلك المناهج وتحديث المحتوى الدراسي، ومواقع والإعلام الخاص والعام، ومواقع التواصل الاجتماعي أيضًا بحاجة إلى رقابة إيجابية وبيان وجود الآخر من خلال وسائل العام المختلفة.

# قائمة المصادر والمراجع

- المواطنة واقع وتحديات. .http://www. htm.67268/alrai.com/articqle
- إبراهيم الحيدري، الثورة الفرنسية وروح القوانيين، مونتسكيو، مقال منشور على موقع إيلاف بتاريخ ٢١-٥-٢٠٠٩. التعددية والثقافة الوطنية، دار المعرفة الجامعية، ٢٠٠٦، ص ١٥٤٤.
- أحمد زكي بدوي، معجم مصطلحات العلوم الاجتماعية، مكتبة لبنان، بيروت، ١٩٧٨، ص ٣١٧.
- بسام العموش، العيش الإسلامي المسيحي المشترك الكرك نموذجًا، مجلة تصدر عن المعهد الملكي للدراسات الدينية "مقابسات حضارية" المجلد ا العدد ١، كانون أول ٢٠١١. بشيرنافع، سمير الشميري، علي خليفة الكواري. المواطنة والديمقراطية في البلدان العربية، مركز دراسات الوحدة العربية، بيروت ٢٠٠١.
- جعفر العقيلي (عمان)، مجلة مركز الملك فيصل للحوار والدراسات الإسلامية، العددان ١٠١٧.

- الحسن بن طلال، خطاب الكراهية وأزمة الصالح العام، منتدى الفكر العربي، الأربعاء سبتمبر ١٠١٨- ٢٠١١.
- حسن حنفي، مقدمة في علم الاستغراب، الحدار الفنية. القاهرة ١٩٩١، ص ٣٢٤.
- خليـل الجـر، لاروس المعجـم العربـي الحديث، مكتبـة لاروس، باريـس، ١٩٧٣، ص ٣٠٩.
- السيد ياسين، حوار الحضارات، تفاعل الغرب الكوني مع الشرق المتفرد، ميريت للنشر والمعلومات، ط١، القاهرة، ٢٠٠١، ص ١٨.
- صادق الأسود، علم الاجتماع السياسي أسسه وأبعاده، جامعة الموصل، مديرية دار الكتب للطباعة والنشر، ١٩٨٦، ص ٣١١.
- عبد الوهاب الكيالي، موسوعة السياسية، المؤسسة العربية للدراسيات والنشر، ط٣، بيروت، ١٩٩٠. ص ١٩٥٠.
- عصام سليمان، الفيدرالية والمجتمعات التعددية ولبنان، دار العلم للملايين، بيروت، ط۱، ۱۹۹۱، ص ۱۱. كامل زهيري، موسوعة الهلال الاشتراكية، دار الهلال المصرية، القاهرة، ۱۹۱۸، ص ص ۲۱۲–۲۱۵.
- كلمـــة شـــيخ الأزهر فـــي مؤتمر التعدد الحريــة والمواطنــة: مؤتمر التعدد الدينـــي بهــدف احتـــرام التعددية والتســامح الاجتماعي.

- محمد الموسى، تغريد الدغمي، "نحو مواطنة كاملة: أثر الانتماء الديني على ممارسة الحقوق المدنية والحريات الديني، شبكة الإعلام المجتمعي، ١٠٠٢.
- محمد عاطف غيث: قاموس علم الاجتماع، الهيئة المصرية العامة للكتاب، ١٩٧٩، ص ٣٣٣.
- محمد عبد الرحمن مرحبا، من الفلسفة اليونانية إلى الفلسفة الإسلامية، ١٠١٦ دار عويدات للنشر والطباعة، ص ص ٧٩-٨٠.
- محمد عبد المنعم، التنوع الثقافي في إطار المواطنة، الحوار المتمدن، العدد: ١٦٧٤ ٢٠١٣.
- الموسوعة العربية العالمية، مؤسسة أعمال الموسوعة للنشر والتوزيع، ط7، الرياض ١٩٩٩، ج ٢، ص ٤٨٦. الموسوعة العربية العالمية، ج ٦ مؤسسة أعمال الموسوعة للنشر والتوزيع، ط7، الرياض ١٩٩٩، ص ٤٦١.
- نسيم خوري، تأملات في الثورة الفرنسية، مقال على موقع إلى 10-11-10.
- هادي العلوى: قاموس الدولة والاقتصاد، المعجم العربي المعاصر، دار الكنوز الأدبية، بيروت، ١٩٩٧، ص ٣٢. وفاء لطفي: أستاذة في جامعة القاهرة، من مقال بعنوان التعددية المجتمعية على الرابط:

http://www.islamonline.net/arabic/.shtml.article1/03/2002/mafaheem

- يوسف كوران، التنظيم الدستوري للمجتمعات التعددية في الدول الديمقراطية، مركز كردستان للدراسات الاستراتيجية، العراق، ٢٠١٠. ص ص ٢٩-٣٠.

- COLE.MATT: DEMOCRACY IN BRITIAN, EDINBURGH UNVERSITY PRESS, EDINBURGH, 2006, p. 112.



التعددية والتنوع... مبادرات وتجارب

- إدارة التنوع الدينمي فمي مصر: بيت العائلة أنموذجًا. د. كمال بريقع عبد السلام– مصر
- "بيت العائلة المصرية" هل نجحت جهوده في إدارة التعددية في المجتمع المصري؟ هاني ضوة– مصر
  - التعددية وقبول الآخر: خبرات حياتية وتجارب مصرية يوسف إدوارد– مصر

# إدارة التنوع الديني في مصر: بيت العائلة نموذجًا

كمال بريقع عبد السلام ا

## مقدمة

قوة المجتمعات تكمن في تنوعها، وفي كثير من الأحيان قد يصبح هذا التنوع خطرًا يهدد استقرار المجتمعات، ومصدرًا من مصادر ضعفها وتشردمها، إذا لـم تتوفر الإرادة الكاملة لدى المجتمعات والقدرة على إدارة هده التنوع بطريقة تحقق لها الأمن والاستقرار وتضمن اندماج جميع عناصرها في نسيج واحد، يعمل فى تناغىم مطلق لتحقيق التعايش السلمي، ويسهم في نهضــة المجتمع وتقدمــه. ومن هنا كان الهدف الأسمى والغاية العليا من إدارة التنوع بشتي

صوره هو بناء السلام وإقراره وحل النزاعات والقضاء على النزاعات المختلفة التي تهدد أمن الإنسان وأمانه.

ولكي تنجح إدارة التنوع فإنه من الأهمية بمكان للمعنيين بهذه القضية البحث عن العوامل التني تؤجم الصراعات، والتي قد تعود في بعض الأحيان إلى الموروثات الثقافية الخاطئة التني تتناقض تناقضًا صريعًا التي تتناقض تناقضًا صريعًا أقر بسنة التنوع في الإنسان، ودعا والكون والحيوان والنبات، ودعا إلى التعارف وشجع على التعاون لخدمة الإنسان بغض النظر عن دينه أو عرقه أو لونه أو أسة صفة أخرى.

المنسق العام لمركز حوار الأديان بالأزهر الشريف.

وقد ترجع أسباب الصراع إلى العوامل التاريخية، حيث تحمل ذاكرة التاريخ إرثًا يتسم بالصدام والصراع بين الأطراف المختلفة، الأمر الذي يجعل استدعاء هذه الأحداث المؤلمة سببًا من أسباب إزكاء الصراعــات وتصعيدهــا، ومــن هنــا كان لزامًا على الأطراف المتصارعة النظر للحاضر والتخلص من عقد الماضـــى وآلامــه، والعمل لمــا فيه خيــر الجميع ومستقبل الأجيال. وقد ترجع إلى عوامل أخرى تتمثل فى فرضيات التناظر بين الأديان والثقافات المختلفة أو دوافع الهيمنة السياسية أو الاقتصادية لطرف على حساب الطرف الآخر أو غيرها من العوامل والنظريات الأخرى كصدام الحضارات ونهاية التاريخ، وغيرها من الأسباب التي تستحق التحليل والوقوف عليها لوضع الطريقة الملائمة لإدارة التعددية لتحقيق الأهداف المأمولة. ويتبقى الاستفادة من التجارب الإنسانية الناجحة في إدارة التنوع ونقل هذه التجارب إلى المجتمعات الأخرى، وبخاصة في عصرنا الحديث والذى يشهد تقدمًا تكنولوجيًا رهيبًا وظهور

مواقع التواصل الاجتماعي، التي أسهمت بدور كبير في دعم التواصل عبر الثقافات وأزالت الكثير من الحدود والمعوقات للتفاعل بين أتباع الديانات والثقافات المختلفة.

ويتناول هذا البحث قضية التنوع من المنظور الإسلامي، كما يقدم دراسة حول إدارة التنوع في مصر وبيت العائلة المصريــة كأنمــوذج يجمـع بين الأزهر الشريف والكنيسة القبطية الأرثوذكسية، والكنيسة القبطية الكاثوليكية والكنيسية القبطية الإنجيلية والكنيسة الأستقفية الأنجليكانية. وذلك بهدف الحفاظ على الشخصية المصرية وصيانة هويتها، واستعادة القيم العليا الإسلامية والقيم المسيحية، والتركيز على القواسم المشتركة الجامعة، والعمل على تفعيلها، وتحديد التنوع والاحترام المتبادل لحق الاختلاف- التكاملي، واستنهاض قيم المواطنة الأصيلة، وتقوية الخصوصيات الثقافية المصرية ومدى نجاح هذه التجربة المصريــة فـــى تحقيــق أهدافها المذكورة، والتي تصم الإعلان عنها في لائحة النظام الأساسي لبيت العائلة المصرية.

## التنـــوع والتعدديـــة مـــن المنظـــور الإســـلامي

الاجتماع الإنساني ضروري لعمارة هذا الكون كما أكد على ذلك ابن خلدون فى مقدمته: "الاجتماع الإنساني ضرورى ويعبر الحكماء عن هذا بقولهم الإنسان مدني بطبعه، أى لا بــد له مــن الاجتمــاع الذي هـو المدنيـة فـى اصطلاحهم وهـو معنـي العمـران"، وهـذا الاجتماع الإنساني الذي تحدث عنه ابن خلدون يحتاج إلى عقد اجتماعي ينظم علاقات الأفراد بعضهم بعضًا، ويحدد ما لهــم من حقـوق ومـا عليهم من واجبات، ويستوجب تعاونهم ويدفع عدوان بعضهم عن بعــض أو ظلم بعضهــم البعض، كما تحتاج الشعوب إلى بواعث نفسية وعقلية لوضع مقاييس للعمل والسلوك ووضع معايير لإدارة التنوع الإنساني بطريقة تحقق التكامل والتعاون بين المختلفين. وقد وجدت محاولات فكرية واجتهادات عقلية على مرالتاريخ لوضع أنماط مختلفة تحكم هذا التنوع وقواعد وقوانين تنظم تفاعل المختلفين، وكانت هناك أيضًا الكثير مـن العـادات والتقاليد في

المجتمعات الأولى للإنسانية، والتي كانت بمثابة الحاكم لإدارة العلاقات المختلفة بين الأفراد في هذه المجتمعات.

وسينة التنوع (Diversity) أو الاختلاف التى تحدث عنها القرآن الكريم في كثير من آیاته تختلف عین مفهوم في الغرب منذ منتصف القرن الماضي، والذي فرضته ظروف سياسية وأيدلوجية وصراعات دىنىــة وطائفىــة مختلفــة، فالتنوع هو اعتراف بأن الله قد خلق البشر مختلفين في ألوانهم وأعراقهم وأديانهم وطريقة تفكيرهم وأسلوب حياتهـم، وأن أيـة محـاولات لتغيير هذه السنة الإلهية هي مـن قبيل العبـث الـذي لا طائل من ورائــه، وأن احترام هــذا التنوع والاعتراف بوجوده والتعارف بين البشرواحترام هوياتهم واختياراتهـم هو الطريـق الأمثل الذي رسمه لنا الله تعالى لإدارة هـــذا التنـــوع، فالتنـــوع ثـــراء من الناحية المعرفية والفكرية وبالأحرى على المستويين المادي والمعنوي.

بينما تتنوع المقــولات والنظريات حــول مفهــوم التعدديــة، ومــن

أكثر هذه التعريفات شيوعًا في الأوساط الغربية تعريف جون هيــك (John Hick): "التعدية الدينيــة نظريــة خاصــة عــن علاقمة الأديان كتقاليد ثقافية واختلافاتها في ادعاءاتها المختلفة للحقيقة (truth-claim or absolute claims) فهـــي تنــوع نظرات الإنسان للحقيقة الإلهية الخفية العليا الواحدة، وتصوراته عن الحقيقة واستجابته لها" وقد قوبل هـذا التعريـف بالكثير مـن المعارضـة والتحفـظ حتى في الأوساط الغربية في بادىء الأمس وذلك لاعتباره أن جميع الأديان تعبيرات نسبية أو مجرد مظاهر واستجابات مختلفة للحقيقة الماورائية المطلقة الواحدة التى هى الحقيقة ذاتها واختزاله للدين أيضًا في الجانب الماورائي والنظر للأديان السماوية التلى تقوم عللى

اً ابن خلدون عبد الرحمن المغربي. مقدمة بن خلدون لكتاب العبر وديوان المبتدا والخبر في أيام العرب والعجم والبربر ومن عاصرهم من ذوي السلطان الأكبر. (القاهرة: دار بن خلدون، بدون تاريخ). ص ٣٠.

٣- طه. أنيس مالك. التعددية الدينية
 رؤية إسلامية. من طــــ أولى ا
 (منشورات الجامعة الإسلامية العالمية
 بماليزيا. كوالا لامبور ٢٠٠٥). ص ٨ بتصرف.

الوحي الإلهي المعصوم بأنها مجرد ثقافة سائدة.

وهناك تعريفات ذهبت إلى مستوى أبعد من ذلك، فلا يكفي أن تعترف بوجود الاختلاف بيـن الأُديـان وأن تحترمــه ولكن لا بد أيضًا أن تعتقد بصحــة ما لدى الآخرمن ثقافات ومعتقدات ربما تتصادم مع معتقداتك وثقافتك، فالتعديية الدينيية مثلًا تؤكد على أن: "الأديان المختلفة تقف جميعها على قدم المساواة في التعبير عن الحقائق الدينية المطلقة بمعنى أن جميع ما جاءت به هذه الأديان صحيح وأنه لا توجد أديان سيئة وأخرى أفضل منها، ومن الناحيـة الموضوعية لا توجد ديانــة أفضل من الأخــرى وأن هناك ديانـــة أكثر اتســاقًا مــع الحقائق الدينية المطلقة مقارنة بالأديان الأخرى"؛ ويتعارض هذا المفهوم لتعريف التعددية مع موضوع احترام الخصوصيات الدينيــة وبخاصــة لــدى بعــض الأديان السماوية والتعى يؤكد أتباعها على صحية معتقدهم، ويظلل موضوع التعدديلة بهذا المعنى الذي ذكرناه مختلفًا عـن التنـوع وغيـرمقبـول حتى من الناحية المنطقية، إذ أن

العقل يمنع أن يتبنى الإنسان معتقدًا ويؤمن بنقيضه في نفس الوقت، فاجتماع الضدين في محل واحد محال، تمامًا كاجتماع النوو والظلام، الوجود والعدم، والصمت والكلام. وسنة التنوع ترتبط في الأديان بوحدة الجنس البشري، ويشرتك الاسلام مع المستحية

ويشترك الإسلام مع المسيحية فـــى هـــذا الجانــب، مـــن حيــث إن جميع الشعوب أخوة في الإنسانية ولهم أصل واحدر قال تعالي، "وَهُوَ السَّذِي أِنشُسأكُم مِّن نَّفْس واحِدَةً فَمُسْتَقَرُّ ومُسْتَقَرُّ ومُسْتَقَرُّ ومُسْتَقَرُّ ومُسْتَقَرُّ ومُسْتَقَرُّ لَقُوم يَفْقُهُ ونَ" (الأنعام: ٩٨). كُما جُاء في الإنجيل: "وصنع مــن دم واحــد كل أمة مــن الناس يسكنون على كل وجه الأرض، وحتم بالأوقات المعينة وبحدود مسكنهم، لكي يطلبوا الله لعلهم يتلمسونه فيجدوه، مع أنه عن كل واحد منا ليس بعيـــدًا" (أعمال الرســـل ١٧: ٢٦–٢٧). وحدة هذا الأصل الإنساني وإن اختلفت الشعوب والأجناس واختلطت المفاهيم وتنوعت التصورات وتضاربت المصالح والغايات، ينقص ويتناقص بشكل واضح مع كل أشكال الصراع ونظريات الصدام، وأن هذه

الصراعات لا ينبغل أن تكون بين أصحاب الأصــل الواحد، وأن التعارف والتعاون الإيجابي هـو الذي يحول هذا التنوع وهذه الاختلافات إلى قوة بناء لعمارة الأرض وتحقيق مقصد من المقاصد الإلهية التي أكد عليها القرآن، قِــال تعالى: "هُــوَ أَنشَــاًكُم مُّنَ الأرْض واسْتُعُمَركُمْ" (هـود: ١١). وفـــي هـــذه الآيـــة تذكيـــربهــ المقصد الإلهـــى العظيم وأن الله خلــق النــاس ليعمــروا لا ليدمروا، والعمارة هنا تشتمل على كل عمل فيــه نفع للإنســانية جميعًا، ومن ثنم نجد اهتمام القرآن الكرسم بالصناعات والحرف كوسائل لتحقيق هذه العمران، قِال تعالِي: "**وعَلَّمْنَاهُ صَنّ**ْ ـوسِ لَّكَــمْ لِتُحْصنَكَــم مِّنْ بَأْسِكُمْ فَهَلْ أَنتُمْ شَاكرُونَ" (الأنساء: ۸۰).

ويرتبط التنوع في المفهوم الإسلامي بقيم الحرية الدينية الإسان (Religious Freedom) وحق الإنسان في اختيار العقيدة التي يؤمن بانها تقوده إلى طريق الفلاح والخلاص، وقد عاش كثير من أتباع الديانات المختلفة في كثير من البلدان الإسلامية قرونًا طويلة، تمتعوا خلالها بحرية كاملة في إقامة شعائر

دينهم وحافظ وافيها على عقائدهـم، بـل وأسـهموا فــي بناء تلك الحضارة الاسلامية الشاهقة دون أن يتعرضوا لأى نوع مــن أنــواع التمييــز أو الإكــراه أو الاضطهاد. وقد مثلت الأعمال في مختلف العلوم والمجالات والفلسفة والآداب من تراث الأمم السابقة لبنات حقيقية في بناء الحضارة الإسلامية، فالتنوع لا يعنى بالضرورة أن أعتقد أن كل ما يعتقده غيرى صحيحًا أو أن يعتقد غيري أن ما اعتقده أنا صحيحًا، بـل يكفى أن يحترم كل منا اختيار أخيه في الإنسانية، وأن يتعاون معيه لما فيه صلاح المجتمع ونهضة الأمــة وتقدمها.

ويذكر القرآن مظاهر تكريم الله للإنسان وجعله محورًا لهيدًا الكون وتفضيله على سائر المخلوقات ومنحه نعمة العقل وتسخير الكون له، ومن مظاهر تكريم الله للإنسان أن

<sup>4-</sup> Douglas Pratt, 'Pluralism and Interreligious Engagement: The Contexts of Dialogue'. In David Thomas with Clare Amos, eds., A Faithful Presence, essays for Kenneth Cragg, London: Melisende Press, 418-402, 2003. See also: Douglas Pratt, 'Contextual Paradigms for Interfaith Relations'. Current Dialogue, No 42, December 2003, pp: 9-3.

أعطاه الحق أن يعمل عقله وأن يختاربه ما يشاء من عقيدة ودين دون إكراه أو إجباد قال تعالى: "وقعل الحَقَّ مِن رَّبُكُمْ فَمَن شَاء مَن رَّبُكُمْ فَمَن شَاء مَن رَّبُكُمْ فَمَن شَاء فَلْيُكُمْ وَمَن شَاء فَلْيُكُمْ وَمَن شَاء فَلْيُكُمْ وَمَن شَاء فَلْيُكُمْ وَمَن شَاء فَلْيَكُمْ وَمِن الكَحَمْ وَيَنْكُمْ وَلِي وَيقول سبحانه أيضًا "لَكُحمْ وينككم ويؤكد ولي ويوكد على هذا المبدأ العام على على هذا المبدأ العام على قومه "أنّلُزمُكُمُوهَا وأَنتُمْ لَهَا لَهِا وَأَنتُمْ لَهَا فَومه "أنّلُزمُكُمُوهَا وأَنتُمْ لَهَا كَارَهُونَ" (هـود: ١٨).

وقد أمر الشارع بالوفاء بالعهد وقال صلى الله عليه وسلم "ألا أخبركه بخياركه، خياركم الموفّون بعهودهم، وقال صلح الله عليه وسلم "أنا أحق من وفي بعهده"، وقد عقد صلح الحديبة مع المشركين علـــى ألا يقاتلــوه ويوادعوه عشـــر سنين فوفي. ولما تشكك بعض المسلمين في صدقهم وقال إنهم على نية الغدر قال صلى الله عليه وسلم "نستعين الله عليهـم". ولــم يمنـع مــن المودة مع الذين لا يعتدون، فقال تعالى: "**لا يَنْهَاكَكِمُ اللَّهُ** عَـن الَذِيـنَ لِـمْ يُقَاتِلُوكُِـمْ فِــيَ الدِيَــنِ ولَــمُ يُخْرِجُوكُــم مِّنْ دِيَارِكُ مِ أَن تَبِرُّوهُ مِ وتُقْسِلُطُوا إِلَيْهِمْ إِنَّ اللَّهَ

يُحبُّ المُقْسِطِينَ (الممتحنة: ٨)، وبين أن حبل المودة والصلة لا يقطع إلا مع الظالمين المعتدين فقال: "إنَّمُا يَنْهَاكُمُ اللِّــهُ عَـِن الَّذِيــنَ قَاتَلُوكُمْ فِي الدِّيسِن وأخُرَجُوكُم مِّسن دِيَارِكُمْ وظُاهَ رُوا عَلَى إِخْرَاجِكَ مِنْ أَن تُوَلَّوْهُمْ وِمُـن يَتُوَلَّهُــُمْ فَأُوْلَئكَ هُــهُ الظّالهُـونَ (الممتحنة: ٩). وفى سبيل حرية التدين شرع الإسكلام القتال لحماية هذه الحريــة. ولــم يقاتل المشــركين إلا أنهم فتنوا المؤمنين في دينهم. وقاتـل الروم لأنهـم قتلواً الذين آمنوا من أهل الشام. والقرآن والسنة وعمل الصحابة شــواهد وأدلة علــى أن القتال في الإسلام لم يكن لإكراه الناس على الدين، كيف والدين يدرك بالعقل ويستقر بالإيمان في القلب وماذا يصنعه القتال لقهر العقال وإجبار القلب، وكل آية فـــى القـــرآن تعرضــت للقتال والجهاد بينت السبب الباعث قال سيحانه: "**وقَاتِلُوا فِي** سَبِيلِ اللَّهِ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَكُمْ ولا تُعْتَــُدُوا َإِنَّ ٱللَّــهُ لا يُحِــُّب المُعْتَدِينِ (البقرة: ١٩٠)، "فُمَنِ اعْتَدُى عَلَيْكُمْ فَاعْتَدُوا عَلَيْهُ بِمِثْلِ مُلِ اعْتَدَى عَلَيْكُمُ وَاتَّقُوا اللَّهُ واعْلَمُ وا أَنَّ اللَّهُ

مَعَ المُتَّقِينَ" (البقرة: ١٩٤)، "وإنْ عَاقَبْتُ مُ فَعَاقبُ وا بِمثْ لِ مَا عُوقِبْتُمِ بِهِ وَلَئِن صَبَرْتُهُ لَهُوَ خُيْـُرُ لُلُصَّابِرِينَ " (النحـل: ١٢٦)٠. وقد عد الأُمَام محمد عبده أ "مـودة المخالفين فـى العقيدة" كواحــد مـن الأصـول الثمانية<sup>٧</sup> التي متى التزم بها المسلمون كانـوا فـى حالـة ازدهـار وعلو، وما تركوها كلها أو بعضًا منها لــم يكونــوا فــى أحســن، وقــد ذكر الإمام أن المصاهرة هي مظاهر التعبير عن هذه المودة للمخالفين فقال إن الإسلام أباح للمسلم أن يتزوج الكتابية، نصرانيــة كانت أو يهوديــة. وجعل من حقوق الزوجة الكتابية على زوجها المسلم أن تتمتع بالبقاء معــه علـــ عقيدتهـا، والقيام بفروض عبادتها، والذهاب إلى كنيستها أوبيعتها، وهي منه بمنزلـــة البعــض من الـــكل، وألزم لــه مــن الظــل، وصاحبتــه في العرز والذل، والترحال والحل، بهجــة قلبــه، وريحانــة نفســه، وأميرة بيته، وأم بناته وبنيه، تتصرف فيهم كما تتصرف فيه. لم يفرق الدين في حقوق الزوجية بين الزوجة المسلمة والزوجـة الكتابيـة، باختلافها في العقيدة مع زوجها".

0- عبادة، محمد أنيس، من كنوز القرآن الكريم (القاهرة، سلسلة دراسات في الإسلام يصدرها المجلس الأعلى للشئون الإسلامية، العدد ١٥٨، ١٩٧٤م). ص ص ١٨-٨٣ بتصرف.

1- الإمام محمد عبده (١٨٤٩-١٩٠٥): أول مفتي للديار المصرية. عاصر العديد من الأحداث، ومن ذلك أنه أيد الثورة العرابية (١٨٨١-١٨٨١م). حين كان رئيسًا لتحرير صحيفة (الوقائع المصرية). وبعد وقوع الاحتلال البريطاني على مصر تم نفيه خارج مصر، فعاش في بيروت/ لبنان، ثم سافر إلى باريس. كان صديقًا للسيد معه صحيفة (العروة الوثقى) في باريس، كما كان صديقًا لعدد من رموز جبله في مقدمتهم: سعد زغلول وقاسم أمين وأحمد لطفي السيد.

٧- هذه الأصول الثمانية التي ذكرها الإمام محمد عبده هي: النظر العقلي لتحصيل الإيمان، تقديم العقل على ظاهر الشرع عند التعارض، البعد عن التكفير، الاعتبار بسنن الله في الخلق، قلب السلطة الدينية السلطان في الإسلام، حماية الدعوة لمنع الفتنة، مودة المخالفين في العقيدة، الجمع بين مصالح الدنيا والآخرة.

۸- عبده، محمد، الأعمال الكاملة للإمام الشيخ محمد عبده، تحقيق د. محمد عمارة، طـ آ خاصة بمكتبة الأسرة (القاهرة، دار الشروق، ۲۰۰۹). مجلد الإصلاح الفكري والتربوي والإلهيات، ص ۳۱٤.

ولم يعرف الغرب الحريمة الدينية ولا التسامح الديني إلا منذ قرن ونيف، وذلك بعد قرون مظلمة من التعصب والاضطهاد والمجازر الرهيبة، بين اليهـود والمسـيحيين، التي ذهبت ضحيتها أعداد كبيرة من البشرعلي ساحة الشرق الأوسط، وذلك بعد أن تنصرت الدولة الرومانية في مطلع القرن الرابع الميلادي وظفرت الكنيسة بسلطة مدنية في عهد الإمبراطيور الروماني (قسطنطين)، فأخذ المسيحيون على عاتقهم مهمية أباطرة الرومان السابقة في انتهاك الحريــة الدينيــة للآخريــن، حيث شرعوا في اضطهاد اليهود أولًا، فأصدر الملك قسطنطين قانونًا يقضى بحرق كل يهودي يمارس علـــى مرأى عبادتـــه أو يدعو نصرانيًا إلى اليهودية، وباحراق کل نصرانی یتهود ۹.

وتتناقض هذه الممارسات الاضطهادية مع المعاني الروحية للديانة المسيحية التي تؤكد أن الله قد منح الإنسان "حرية دينية"، فإنجيل متى يذكر قصة ذلك الشاب الغني الذي جاء إلى السيد المسيح عليه السلم وبعد

حـواربينهما "مضـي حزينا"، وقد اختار ألا يتبع المسيحية، ولم تذكر القصة أن السيد المسيح عليــه الســـلام قــد أجبــره على ذلك بل تركه وشأنه (متى ١٩: ١٦–٢٣)، وقد حددت رسالة (رومیــة ۱۳: ۳-٤) بــأن ســلطات الحكومــة تنحصــر فـــى معاقبة الأعمال الشريرة ومكافأة الأعمال الصالحة وتحقيق العدل، وليس من بين هذه الواجبات المنوطـة بالحكومة فرض اعتناق ديانة بعينها على الناس. ولا شك أن حرمان الإنسان من حقه في الحرية والتنكر لسنة التنوع والسعى إلى فرض مذهب بعينه أو ديانة بعينها بالقوة يؤدى إلى نشوب الحروب واندلاع الصراعات على نحو ما حدث في أوروبا من صراع مذهبى بين الكاثوليك والبروتستانت في القرنين السادس عشر والسابع عشر. وقد عاش النبي صلى الله عليه وسلم في مكة ثلاثة عشر عامًا بعد أن تلقى رسالة الوحى من السماء، وكان المجتمع المكي مجتمعًا قبليًا تحكمــه العصبية ولا يعرف التعددية، فالغالبية العظمى من أهل مكة يعبدون الأصنام باستثناء أسماء قليلة،

ولم يكن للنبع قبل الهجرة دولــة بمكــة. وحينمــا هاجــر النبي صلى الله عليه وسلم إلى المدينة كان المسلمون هـم الأكثريـة الحاكمـة وكان يعيش على أرض المدينة قبائل مـن يهـود بنـى قينقاع وبنى النضير وبنى قريظة، وكان لا بد من وجود عقد اجتماعی ينظهم علاقات الأفراد في هذه الدولة الناشئة. وقد عرف هــذا العقد الــذي وضعــه النبي صلے اللّه علیہ وسلم بوثیقة المدينة أو دســتور المدينة وأشــار إليه كتاب السيربـــ" كتاب محمد". وقد رسخ هذا العقد لفكرة المواطنية (Citizenship)، بكل ما تحمله هذه الفكرة من معــان فـــى عصرنــا الحديث، فالناس كلهم سواسية كأسنان المشط، "وإذا كان الناس متساوين فليس هناك فضل لإنسان على آخرإلا بما يقدمه من خير للناس وللمجتمع الذي يعيش فيه، والوعى بهذه الحقيقة من شانه أن يشيع بين الناس روح الأخوة والإنسانية والاحترام المتبادل" ' والناس لا يتميزون إلا بالضمير والأعمال الصالحة، وأنهم جميعًا أمام القانون سواء، فهم مواطنون لهم

نفس الحقوق والواجبات، دون أن يشبعر أحدهم بأنه فبوق الخلق أو أنــه متميز بلونه أو عرقــه، أو أن الله يحابى شعب عن شعب أو أمة على أخرى. وقد أرست وثيقة المدينية لقيم المواطنية والإخاء بين جميع المواطنين دون تفرقة بين أتباع ديانة أو ديانة أخرى. وقد نصت الفقرة الأولي والثانيــة مــن هــذا الدســتور لمجتمع المسلمين في دولة المدينـــة التـــى أسســها النبـــى صلے علیہ وسلم علے أن حق المواطنة لا يستلزم وحدة الدين أو العقيدة فلم يجبر النبسى اليهود أن يتحولوا عن دينهـم أو أن يتركوا عقيدتهم. وقد قررت الوثيقة مبدأ المواطنة المتساوية لليهود وغيرهـم مع المسلمين، كما أكدت على عصمة دمائهم وأموالهـــم وأعراضهـــم. وأن لهـــم ما للمسلمين وعليهم ما

 ٩- الطعيمات، هاني سليمان، حقوق الإنسان وحرياته الأساسية. ط۱ (عمان: دار الشروق للنشر والتوزيع، ٢٠٠١م). الحاشية رقم (١) ص ١٧١.

 ا- زقزوق، محمود حمدي، "التنوع سنة الحياة"، بحث ألقي بالمؤتمر الذي عقده الأزهر الشريف ومجلس الحكماء بعنوان (الحرية والمواطنة.. التنوع والتكامل) (القاهرة: ١٨ فبراير-١ مارس ٢٠١٨). ص ص ٢٣٦-١٤٤٠.

عليه م وذلك بحكم مواطنتهم الدائمة، وعلى من يكتسب هذا الحق أن يقوم في نظير ذلك بواجبات مؤداها تحقيق التكافل مع الدولة، والولاء لها لحفظ كيانها داخليًا، وفي هذا دلالة على أمرين:

الأول: تأصيل مبدأ حرية العقيدة وهو من المباديء الأساسية التي تقوم عليها الدولة الناشئة.

الثاني: مبدأ التسامح والتعايش مع أهل الأديان السماوية الأخرى، وذلك بأن جعل لهم الإسلام من الحقوق وأوجب عليهم من الواجبات، عين ما للمسلمين وعليهم، وليس أعدل ممن يساويك بنفسه في النصفة والعدل والحكم"، فوثيقة في التاريخ، وأن التاريخ لا يعرف بعده مثالًا للتعاقد الحقيقي في نشأة الجماعة السياسية إلا ما كان حين اتفق المهاجرون إلى الأرض الأمريكية فوق سفينة (مايفلاور) على إقامة مجتمع سياسي جديد على أساس بعدة مشتركة بينهم".

وقد أكد إعلان الأزهر للمواطنة والعيش المشترك على أن "مصطلح المواطنة" هو مصطلح أصيل في الإسلام وقد شعت أنواره الأولى من دستور المدينة وما تلاه من كتب وعهود لنبى الله صلى الله عليه

وسلم، يحدد فيها علاقة المسلمين بغير المسلمين، ويبادر الإعلان إلى تأكيد أن المواطنة ليست حلًا مستوردًا، وإنما هو استدعاء لأول ممارسة إسلامية لنظام الحكم طبقه النبي صلى الله عليه وسلم، هو وفى أول مجتمع إسلامي أسسه، هو دولة المدينة" "."

والســـؤال المهــم فــى هــذه النقطـة هـل هناك توجيـه إلهي يلزم المسلمين أوغيرهم بتطبيق هذا النظام دون غيره مـن الأنظمـة كوسـيلة لإدارة التنوع الديني في المجتمع؟ أو يوحيى أن المواطنة هي أفضل الممارسات التي لا ينبغي أن نحيد عنها في إدارة هذا التنوع؟ والإجابة عن هذا الســوال كالتالى: مبدأ المواطنة اللذي طبقه النبي صلى الله عليه وسلم كان أفضل الأنظمة الصالحة للتطبيق لإدارة التنوع فــى مجتمـع المدينة في هــذا الوقــت، ولا يوجــد توجيــه إلهي صريح سيواء في القرآن الكريـــم أو الســنة النبويــة تأمر المسلمين باتباع هذا النظام لإدارة التنوع دون سواه، ولكن القرآن الكريم وسنة النبي محمـــد صلى الله عليه وســلم قد أكدا على قواعد عامة ينبغى أن تراعيى في إدارة هذا التنوع،

ومنها حرية المعتقد وحق الإنسان في اختيار الدين الذي يناسبه، وقد دافع الإسلام عن هذه الحرية وكفلها للمسلم وغير المسلم، وأكد الإسلام أيضًا على مبادىء أخرى مثل مبدأ التعارف والتكافيل والتعاون على البروالتقوي وحث على العيب ش في سيلام ونهي عن التعاون على الإثم والعدوان وكل ما يهدد أمن المجتمع وأمانه. بل وقد وضع الإسلام بعض التشريعات التي تضمن الحفاظ على نسيج المجتمع من التمزق وتسهم في اندماج جميع طوائفه فيى بوتقة واحدة تعمل لما فيه خيرهذا المجتمع وصلاحه. ودعـا إلـى معاملة أهل الكتاب بالبر والإحسان وحسن الصلحة وحسن المعاملة، بل وقد أباح للمسلم أن يتزوج امـــرأة نصرانية أويهودية ليؤســس لأسرة مختلطة من أتباع الديانات المختلفة وما يترتب على ذلك من صلات وعلاقات قرابه تقتضى حقوقًا اجتماعية مختلفة للحفاظ عليها. وأي نظام يتبناه المجتمع المسلم لإدارة هـــذا التنــوع ويســهم في تحقيق العدالة والمساواة بين جميع أفراد المجتمع ويحفظ

كرامتهــم ودماءهــم وأعراضهم وأموالهــم ولا يتصــادم مــع هذه المبــادىء ويحقــق المصلحــة العامــة للمجتمــع دون أي تمييــز أفراده ويتســق مــع المقاصد الشــرعية الإســلامية فــان هــذا النظــريعة الإســلامية من الناحيــة الشــرعية. فتعاليم الإســلام لا تمنع النظــر للمواطنة علــي أنهــا ليســت دائمــة أو أنه علــي أنهــا ليســت دائمــة أو أنه لا يوجــد نظــام يحقــق مصالح العبــاد أفضــل منهــا أو أســمي

۱۱- الدريني، محمد فتحي، خصائص
 التشريع الإسلامي في السياسة
 والحكم ط١. (بيروت: مؤسسة الرسالة
 ١٠٤١هـ/ ١٩٨١م). ص ص ١٣٥-١٣٥.
 وانظر أيضًا وثيقة المدينة لأحمد قائد
 الشعيبي، (قطر: كتاب الأمة، العدد ١١٠.
 السنة الخامسة والعشرون ذو القعدة
 ١٦٤١هــــ/ ١٠٠٥م). ص ص ١٨-١٩.

آا- إمام، محمد كمال. "المواطنة والأزهر قراءة في الحالة المصرية".
 بحث ألقي بالمؤتمر الذي عقده الأزهر الشريف ومجلس الحكماء (٢٨ فبراير-١ مارس ٢٠١٨) بعنوان (الحرية والمواطنة.. التنوع والتكامل). (القاهرة: ٢٨ فبراير-١ مارس ٢٠١٨). ص ص ١٩٧-١٩٠.

10- إعلان الأزهر للمواطنة والعيش المشترك البيان الختامى الذي ألقاه فضيلة الإمام الأكبر الأستاذ الدكتور أحمد الطيب في ختام المؤتمر "الحرية والمواطنة.. التنوع والتكامل" المنعقد بالقاهرة يومي (-1 جمادي الأخرة ١٤٣٨هـ مارس ١٠٥م. ص ١٥.

منها، بل يفتح الباب للاجتهاد في هذا المجال للبحث عن عقد رضائي توافقي جديد يحقق الفهم المشترك ويضمن تحقيق مصالح الناس ويتسع مع اختلاف ظروف الناس وتبدل أحوالهم وبما يحقىق للمجتمعات الخير الذي يطمحون إليه، ويُسهم في مواجهة الأزمات التي يشهدها العالم وتعاني من وطأتها مجتمعاتنا العربية على وجه الخصوص، فالنظـم تتبدل ومبادىء الشريعة العامية ثابته ومقاصدها الشرعية مستقرة، وتبقى المواطنة أفضل الأنظمة التي يمكن العمل بها لإدارة التنوع وحتى وجود بديل آخر يتفوق عليها في مراعاة مقاصد الشرع الحنيف ويراعلى مصالح الناس المتغيرة والمتجددة. ولا شك أن الفكر الإلغائلي والإقصائك للآخرالذي تتبناه قــوى التطــرف، والــذى أســاء لتعاليه الإسلام السمحة لا يدرك سينة التنوع لله في خلقه ولا يؤمن بقيم الحريمة والعدل والمساواة وحقوق المواطنة كأداة مـن أدوات إدارة التنـوع وتحقيـق الفهم المشترك مع المختلفين في العقيدة أو الجنس والتي طبقها النبي، صلى الله عليه

وسلم، مما يجعل هناك ضرورة ملحة لتبني مبادرات جديدة لخلق الوعلى للدى الشباب بأهمية مبادىء المواطنة وتشجيع العيش المشترك ومجابهة مخاطر هذا الفكر النذى يتنافى مع مبادىء الأديان وقواعد الاجتماع الإنساني. وقد نتج هذا الفكر الإقصائي نتيجة للتفسيرات الخاطئة لنصوص الشرع الحنيف والتى أغفلت مبادىء الدين ومقاصده العليا ونتيجــة مرجعيـات مزيفــة أو وهميـــة لا تراعى حقـــوق الاختلاف أو حــق المختلفيــن فـــى التعبير عـن آرائهـم، وتبنـى التكفيـر منهجًا ومن ثم استباحة دم المخالف وارتكاب أبشع الجرائم فى حـق الإنسانية.

مبادرة بيت العائلية المصرية (House المصرية (House) وإدارة التنوع فكرة تأسيس بيت العائلة المصرية إلى أواخر ديسمبر عام ١٠١٠ وعقب الاعتداء الإرهابي على "كنيسة سيدة النجاة" في على "كنيسة سيدة النجاة" في بغداد والذي وقع في الثالث من نوفمبر من نفس العام وأسفر عين عدد كبير مين الضحايا، حيث طرح فضيلة الإمام

الأكبر الأستاذ الدكتور أحمد الطيب شيخ الأزهر الشريف، فكرة إنشاء هيئة وطنية أهلية مستقلة باسم "بيت العائلة المصريـــة"، لتصبح كيانًــا يجمع بين الأزهر الشريف والكنائس المصرية، ويضم أيضًا شـخصيات كبرى من خارج الأزهر ومن خارج الكنائس، مسلمين ومسيحيين متخصصين في علوم الحضارة والأديان، والتاريخ والاجتماع، والشريعة والقانون والتربية. وقد حازت الفكرة ترحيب (البابا شـنوده الثالث)، بابا الإسكندرية، بطريرك الكرازة المَرقسية السابع عشُربعد المئة، وذلك لثقته ومحبته لفضيلة أ. د. (أحمــد الطيــب)، فوافــق علـــي الفكرة والمشاركة في تأسيس "بيت العائلة المصرية". وأثناء زيارة وفد «الأزهر» برئاسة الإمام الأكبرأ. د. «أحمد الطيب» إلى فـــى الثانـــى مــن ينايــر ٢٠١١م، للتهنئية بعيد الميلاد المجيد عرض فضيلته الفكرة على قداســـته ولقيَــت ترحيبًــا منــه، وبدأ التنفيذ العملي لتحقيقها. وبفضل الرؤية الثاقبة الواضحة المستنيرة والجُهد الدؤوب

لفضياـــة الإمام «أحمــد الطيب»،

تأســس «بيت العائلــة المِصرية» فــي آ يوليو عــام ٢٠١١م.

وبالنظر للظروف التي تم طرح فكرة "تأسيس بيت العائلة المصرية" بناء عليها، ندرك أنها كانت فكرة استباقية اتسمت ببعد النظر وبالقراءة الواعية للأحداث والمستجدات على المستوى العالمي والمحلى والإقليمي، حيث إنها لم تكن ردة فعل لحادث وقع على أرض مصر. فضلًا عن أنها تعكس إدراك القيادات الدينية للدور الذي ينبغى أن تقوم به للحفاظ على النسيج المجتمعي فى مصر وإدراكهم للتحديات التى تواجه المجتمع المصرى وفى مقدمتها تحدى الإرهاب وشبح الجماعات المتطرفة التي اعتادت على محاولات النيل من النسيج الاجتماعي الذي يربط بين المسلمين وجيرانهم المسيحيين، الذين عاشوا متجانسين لقرون طويلة على أرض مصر دون وجود ما يعكر صفو هذه العلاقات الوطيدة، ففى قرى مصر تتجاور الأبنية والبيوتات لأسر مسيحية وأخرى مسلمة، يتربى الأطفال جنبًا إلى جنب، وتنشأ علاقات الود والصداقة والمحبة بينهم منذ نعومة أظافرهم يهبون إلى نفس المدرسة والتي تحرص على غرس قيم الانتماء

والمواطنة فيهم دون تفرقة بين مسلم أو مسيحى.

ومع ظهور الجماعات المتطرفة كانت هناك محاولات لإحداث الفرقة بين المسلمين والمسيحيين، وبث روح التشدد لدى بعض الشباب، ووصم المخالف لهم ولأيديولجيتهم بالكفر وأصبح التصدى للإرهاب ضرورة تقتضى تضافر الجهود وبخاصة على مستوى المواجهــة الفكريــة، التـــى تعد من أهم الوسائل لحماية المجتمع- وبصفة خاصة الشـــباب- مــن الانجراف فـــى تيار الأيديولوجيات المتطرفة وتبنى الفكر الإقصائى الذي يهدد أمن المجتمع ويمثل تهديدًا لأية محاولات لإدارة هذا التنوع.

والتصدي الفكري له دُوران: دُور تصحيحي يتصدى للتلاعب الفكري الإرهابي المغلوط وللانصياع خلف ما يحمله من هدم وتدمير، وآخر تعليمي من هدم وتدمير، وآخر تعليمي لغرس القيم الصحيحة التي تعلمها الأديان وترفِّع من شان الإنسان. ومن هنا تأتي أهمية إنشاء (بيت العائلة المصرية). ولأول مرة يتم تأسيس هيئة يترأس مجلس الأمناء فيها الإمام الأكبر وبابا الكنيسة

القبطية الأرثوذكسية بالتناوب كل في دورته. وكانت الأهداف التي حددتها اللائحة التنفيذية لبيت العائلة المصرية كالتالي: لبيت العائلة المصرية كالتالي: للحفاظ على النسيج الوطني الواحد لأبناء «مصر»، ومن أجل تحقيق هذا الهدف، له الاتصال والتنسيق مع جميع الهيئات والوزارات المعنية في الدولة وتقديم مقترحاته وتوصياته اليها، وكذا عقد المؤتمرات واللقاءات في جميع محافظات «مصر».

يعمل «بيت العائلة المِصرية» على المحاورالتالية:

تأكيد القيم العليا والقواسم المشتركة بين الأديان والثقافات والحضارات الإنسانية المتعددة.

بلورة خطاب جديد ينبثق منه أسلوب من التربية الخُلقية والفكرية.
 بما يناسب حاجات الشباب والنشء ويشجع على الانخراط العقلي في ثقافة السلام ونبذ الكراهية والعنف.
 تعرُّف الآخر، وإرساء أسس التعاون والتعايش بين مواطني البلد الواحد.
 رصد واقتراح الوسائل الوقائية للحفاظ على السلام المجتمعي.

#### الإدارة

تنشأ هيئة مشــتركة باسم «بيت العائلة المصرية». برئاســة «شيخ الأزهــر» و «بابا الكنيســة القبطية

الأرثوذكسية»، مقرها الرئيسي «مشيخة الأزهر بالقاهرة»- وحاليًا يمثل «الأزهر» فضيلة الإمام الأكبر الشيخ أ.د. «أحمد الطيب»، ويمثل «الكنيسة القبطية الأرثوذكسية» قداسة «البابا تواضروس الثاني» بابا الإسكندرية الثامن عشر بعد المئة، وتجمع فيها ممثلي الطوائف المُسيحية في «مصر» وعددًا من الخبراء والمتخصصين، ويعيّن لـ «بيت العائلة المصرية» أمينًا عامًا وأمينًا عامًا مساعدًا.

يتولى إدارة «بيت العائلة المصرية» 

\* مجلس الأمناء: عدد أعضائه 
لا يقل عن ١١ ولا يزيد على ١٧. 
ويعقد المجلس اجتماعات 
دورية، ويمكنه عقد اجتماعات 
طارئة حسبما تتطلب الأحوال، 
وهو الذي يضع السياسات 
العامة لـ «بيت العائلة المصرية» 
ويُشرف على تنفيذها.

\* المجلس التنفيذي: ويرأسه الأمين العام، ويعاونه الأمين العام المساعد، ويختص بتنفيذ السياسة العامة، ويضم مقرري اللجان والمقررين المساعدين. وينبثق عن المجلس التنفيذي ثمانية لجان على النحو التالي: لجنة الرصد والمقترحات المحلمات المقترحات المحلمات المقترحات المحلمات المحلمات

ولجنة التعليم (الحضانة المدارس الجامعات)، ولجنة الثقافة الأسرية، ولجنة الخطاب الديني، ولجنة الإعالم والعلاقات العامة ولجنة الشباب للتنمية المجتمعية، لجنة الطواريء التنفيذية، ولجنة المتابعة وللمجلس أن يشكل لجانًا أخرى حسب ما يراه ضرورياه.

واستمر العمل ببيت العائلة المصرية حيث أنشئت فُروع له بالمحافظات، فتجرية «بيت العائلة المصرية» – التي تحمل في عمق رسالتها التصدي الفكري للإرهاب وبناء النفس الإنسانية المتوازنة على مستوياتها كافة – هي سعي نحو السلام الذي ينشُده نحو السلام الذي ينشُده تحمُّل كل معاناة وجَهد وتفهم وعمل جاد من أجل تحقيقه، وكذلك يتطلب حوارًا وفَهمًا عميقًا ومحبةً قوية للآخرين، عميقًا ومحبةً قوية للآخرين،

 ١٤ كاتب هذا البحث رئيس لجنة الرصد والمقترحات ببيت العائلة المصرية.

10- اللائحة التأسيسية لــــ" بيت العائلة المصرية"، وقرار رئيس مجلس وزراء جمهورية مصر العربية رقم ١٢٧٩ لسنة ١٠١١ بالنظام الأساسي لبيت العائلة المصرية.

كما قيل: «عندما تتغلب قوة الحب على حب القوة سيشهد العالم السلام»!!".

وكان تقسيم هذه اللجان وتأسيس "بيت العائلــة باعتباره هيئة وطنية مستقلة وإنشاء العديد من الفروع كان متسقًا مع محاور العمل المختلفة، فالإسلام والمسيحية دينان عالميان كبيران، وقد أثبتت التجارب التاريخية أن هناك تنوعًا للثقافات الإسلامية والمسيحية \_ وقد ترك الدين بسماحته مساحات واسعة للتنوع الثقافي والحضاري، وهو يقبل كل ما يسهم في الرقي بالإنسان والحفاظ على كرامته، وتدرك الفطرة السليمة أن ذلك لا يخالف العقيدة. ومن هنا تركزت محاور العمل في بيت العائلة علـــى مــا يلى:

المحور الأول: يتضمن العمل على ضبط الخطاب الديني على ضبط الخطاب الديني الإسلامي والمسيحي في مصر وإصلاحه، بالتركيز على توضيح الوسطية والاعتدال ونشرهما، وقبول التنوع والاختلاف الإيجابي الدي أكد عليه الخالق في رسالاته إلى البشر، ذلك التنوع الدي هو سنة الله في خلقه.

وكذلك التأكيد على القيم العليا والمثل المشتركة بين الأديان والحضارات الإنسانية، مثل الحق والعدل، والعلم والبناء، والتقدم والرقيى، وكل ما يساعد على تحقيق الكرامة الإنسانية، وتحقيق الانسجام بين الثقافات بمفهومها العام والواسع وبين الثقافة الدينية. ضبط مناهج تدريس العلوم الإنسانية في مراحل ما قبل التعليه الجامعي، واستبعاد كل ما يدعو إلى الفرقة أو الكراهية، أو انعدام الثقة، وكل ما يتنافى مع القيم الدينية والإنسانية عمومًا. مساعدة الأسرة والشباب، والعمل على إيصال نتائــج كل الجهــود التي يقوم بها بيت العائلة بمختلف وسائل الإعلام وغيرها، إلى البيوت والتجمعات الشبابية، والمساعدة في تحقيق التربية السليمة والتعليم المثمر

المحور الثاني: رصد قيم المجتمع الثقافية والعلمية عمومًا، وطرح ما يُسمى "مشاكل الاحتقان الطائفي" للبحث العلمي الموضوعي ونزع القناع الديني عن المشاكل التي لا علاقة لها بالدين

وهـــى غالبًا مشــكلات سياســية وثقافيــة واقتصادية تلبــس قناع الديــن، نظــرًا لأهميته فــي حياة المصرييــن والتركيــزعلــى ما له علاقــة بالفكــر الدينــي، ورصــد جوانــب الانحــراف فــي الواقــع وتحليــل أســبابها.

المحور الثالث: ويتضمن بالإضافة للعمل على إنشاء فروع ل... "بيت العائلة المصرية" في مختلف محافظات مصر التواصل مع الجهات المعنية من أجل تحقيق الأهداف التي من أجلها أنشىء هذا الكيان، وتضامن "بيت العائلة المصرية" ومساندته التامة لكل نشاط والوطنية والأفراد من جهود وازدهاره في جميع المجالات والحفاظ على النسيج الواحد للأمية المصرية.

والنظرة التحليلية لمحاور العمل المختلفة لبيت العائلة المصرية ولأهدافه ولرسالته توضح مجموعة من الأمور، أولها أن المسلمين والمسيحيين في مصر شعب واحد ينتمون إلى ثقافة واحدة. وعادات وتقاليد المجتمع المصرى

هـى قواسـم مشــتركة بينهم جميعًا لا فرق فيها بين مسلم ومسيحي، فضلًا عن أن الجميع أمام القانون سواسية، فالجميع يتمتع بنفس الحقوق والواجبات. وقد قام بيت العائلة بدوركبير في العمال على هذه المحاور المتعددة وكان من أهـم القضايا التى كانت تستحق أن يوليها بيت العائلة اهتمامًا كبيرًا وتتسبب في إحداث حالة من الفرقة في بعض الأماكن، بين المسلمين وجيرانهم من المسيحيين في مصر، قضية بناء الكنائس دون الترخيص بها وفق أحكام القانون، وزواج المسلم من المسيحية، والزواج المبكر في بعض محافظات مصر ومشكلات الثأر والصلح بين العائلات بصعيد مصر وكان من أهم المشكلات التي تثار فيما يتعلق بقضية المصالحات بين العائلات لفض النزاعات بينهم مثلما حدث في كثير من الحالات، السوال التاليى: هيل تحيل المصالحات العرفية محل القانون؟

> ١٦- الأنبا إرميا. مقال بجريدة "المصري اليوم"، بعنوان بيت العائلة المصرية، بناريخ ١١-١١-١١م.

تبادل الهدايا بين المسلمين والمسيحيين في المناسبات المختلفة كالأعياد ومواسم الحصاد. وكان لبيت العائلة دور كبير في رصد هذه المشاكل والوقوف على أسطابها ورفع تقارير عاجلة لأمانة بيت العائلة المصريــة، والذي كان يقــوم بدوره لاحتواء قضايا بناء الكنائس من خلال تنظيم زيارات لمواقع هذه الكنائس من قيادات دينية مسلمة ومسيحية لبعث رسائل طمأنينه لكلا الجانبين، وتنظيم الكثير من اللقاءات التي كانت تهدف إلى خلق حالة مــن الوعى لــدى المواطــن بمثل هذه القضايا وموقف الإسلام مـن قضيــة الحرية وضمــان هذه الحرية للمسلم وغير المسلم. ولا شك أن للقانون قوة في تغيير السلوك والعادات، وقد أسهم تعديل أحكام قانون المرافق في شان تنظيم أعمال بناء وترميم الكنائس وملحقاتها بعد مشاورات طویلـــة حول نص القانون بين الحكومة المصرية وممثلي الكنائيس الثلاثية في مصر «الأرثوذكيس- الكاثوليك-الإنجيلين»، الذي أقره البرلمان المصرى فـــى عام ٢٠١٦م، بــدور كبير في القضاء على هذه المسالة

وكانت قضية بناء الكنائس دون ترخيص من الدولة من أكثر المشكلات التى تحدث حالة مـن الفرقة بيـن المواطنين، ولعل هذه القضية تتعلق بعادات وتقاليد المجتمعات في قرى صعيد مصـر، وإلى أفـراد ينتمون لجماعات متطرفة تسعى دائمًا إلى تأجيج الصراع وخلق حالة مـن الفرقـة والخصام بيـن أبناء الوطــن الواحد من خــلال تحريض الناس ضد بناء هذه الكنائس غيــر المرخصــة، وأن هـــذا ينـــذر بخطرزيادة أعداد المسيحيين على حساب المسلمين وخلق حالــة من الهلـع لدى البسـطاء وغير المتعلمين واستدعاء أحداث تاريخية من الصراع كان الصليب يرفع شعارًا فيها، وأنهيم قد ورثوا هذه البلاد ليس بها كل هذه الكنائس وعليهم واجب تسليمها للأجيال القادمة كما هي. كانت الكنائس القديمـــة ومــا زالــت قائمـــة في مصر وتمارس فيها الطقوس والشعائر بحرية كاملة دون المساس بها أو المساس بروادها، وعلاقات المودة والأخوة هـى العلاقات السائدة بين الناس. ويستطيع المرع أن يرى هـذا العلاقات واضحـة فـي

وانحسارها بشكل ملحوظ. ومن الحصول على الترخيص. وبخصوص قضية زواج المسلم أهم بنود هذا القانون المكون من الكتابية كان هناك سوال مــن ثمــان بنــود مختلفــة هــو يُثـار دائمًا: إذا كان الإسـالام قد أباح نقل ترخيص بناء الكنائس إلى للمسلم زواج الكتابية، فلماذا لا المحافظ المختص: المحافظ يجوز زواج الكتابي من المسلمة؟ النذى تقع في دائرة اختصاصه لأعمال محل الترخيص، التي وسبب إثارة هذا السوال في السياق المصرى يرجع إلى ينظمها هذا القانون، وذلك أمرين، الأمرالأول هو اختلاف فيى مادتيه الثالثة والتيي حددت الطوائف المسيحية وعدم شروط التقدم للحصول على اعترافها بمشروعية الطوائف ترخيص ببناء كنيسة، من خلال الأخرى، حيث لا يسمح بالزواج تقدم الممثل القانوني للطائفة إلا بين أبناء الطائفة الواحدة، بطلب للمحافظ للحصول على شهادة بعدم وجود مانع، الأمر الذي لا يتصور معه زواج مختلفي الدين. الأمر الثاني مـن القيام باأى مـن الأعمال المطلوب الترخيص لها، وإرفاق يرجع إلى العادات والتقاليد المصرية كما يرجع إلى الجهل مستندات الملكية اللازمة لبناء طبيعة الأعمال وموقعها والتعصب. وقد سئل الإمام الأكبر هـذا السـؤال أثناء زيارته وحدودها خللال ١٠ يومًا، ويبت لألمانيا عام ١٠١٦م حيث وجه المحافظ في هذا الطلب بعد لفضيلته أحد أعضاء البرلمان التنسيق مع الجهات المعنية فى مدة لا تتجاوز ٤ أشهرمن الألماني السيؤال التاليي: تحدثت شيخ الأزهر عن زواج المسلم تاريـخ تقديمـه، وإخطـار مقدم بغير المسلمة وهو أمرجيد، الطلب بكتاب مسجل بعلم الوصول. ومن أهم بنود ما ولكن لماذا يمنع دينكم زواج المسلمة بغير المسلم؟ حددته المادة الثالثة والتي تنص على أنه في سائر الأحوال وكانت إجابة الإمام الطيب: الزواج في الإسلام ليس عقدًا مدنيًا كما هو لا يجوزمنع أو وقف ممارسة الشعائر والأنشطة الدينية في الحال عندكم، بل هو رباط ديني يقوم على المودة بين طرفيه، والمسلم أي مـن المبانـى المشـار إليها أو ملحقاتها لأي سبب، وذلك لحين يتزوج من غيرالمسلمة كالمسيحية

مثلا؛ لأنه يؤمن بعيسى عليه السلام، فهو شرط لاكتمال إيمانه، كما أن ديننا يأمر المسلم بتمكين زوجته غير المسلمة من أداء شعائر دينها، وليس له منعها من الذهاب إلى كنيستها للعبادة، ويمنع الزوج من إهانة مقدساتها؛ لأنه يؤمن بها؛ ولذا فإن المودة غير مفقودة في زواج المسلم من غير المسلمة، بخلاف زواج المسلمة من غير المسلم، فهو لايؤمن برسولنا محمد، ودينه لا يأمره بتمكين زوجته المسلمة- إن تزوجها- من أداء شعائر الإسلام أو احترام مقدساتها؛ لأن الإسلام لاحق على المسيحية؛ ولذا فهو يؤذيها بعدم احترام دينها والتعرض لرسولها ومقدساتها، ولذا فإن المودة مفقودة في زواج المسلمة من غير المسلم؛ ولذا منعها الإسلام.. ثم يتحدى شيخ الأزهر الحضور مفحمًا قائلًا: إذا كان هناك معترض على كلامي، فأحب أن أسمعه فلم يعترض أحدًًّا. وعلى الرغم من أن قضية زواج المسلم من الكتابية مسألة مبناها على الإباحة لا على الإيجاب أو الفرض، فالمسألة تضع حلًا لقضية اندماج المسلم مع غير المسلمين وإقامة علاقات مصاهرة وود وقرابة فإن القضية يمكن النظر لها أيضًا على أنها تأتى في إطار الاختلاف بين تشريعات الأديان المختلفة، فلا

ينبغى لنا أن ننظر لتعاليم الدين المسيحي التي لا يقبلها المسلم، ثم نضع التصورات والأسئلة حول عدم توافقها مع ما نعتقده نحن أو مع ما جاء به ديننا من تعاليم، كما لا يجوزالعكس أيضًا، وإلا لن يكون هناك معنى لقضية التنوع والاختلاف التي تحدثنا معها ولن يكون هناك معنى لقيم التسامح والتعايش السلمي. نعم يجوز للمسلم الزواج من غير المسلمة وأن يتقدم لها طالبًا يدها للزواج، ويجوز لها أن لا تقبل هذا الزواج ويجوز لأسرتها رفض المتقدم لزواجها، دون إجبار أو إكراه، فالزواج عقد رضائي يقوم على رضاء الطرفين، والإيجاب والقبول شرط في إمضاء هذا العقد وشرط لصحته أمام القانون.

لم يقف دور بيت العائلة عند رصد المشكلات، بل كانت هناك نماذج ايجابية للتعايش والاندماج كان تستحق الرصد والمتابعة وتسليط الضوء عليها، مثل تبرع المسيحيين لبناء المساجد وتبرع المسلمين لبناء الكنائس، الأمر الذي يعكس قدرًا كبيرًا التسامح وروح المودة والتضامن والإخاء بين الجانبين.

وكان هناك الكثير من المبادرات الإيجابية التى تبناها بيت العائلة

المصرية لتغيير الصورة النمطية التي عادة ما تترسخ عن الآخر المختلف في الدين أو العقيدة عن المسيحيين، وبخاصة في ذهن العديد من الدعاة والقساوسة والتي تولتها وقامت على تنفيذها «لجنة الخطاب الديني»، وهدفها: تجديد الخطاب الديني بما يناسب تحقيق أهداف «بيت العائلة المصرية» ورسالته وقيم المجتمع وتدريب الأئمة والقساوسة في مختلف محافظات الجُمهورية، فقد عقدت لقاءات شهرية أو ربع سنوية ليوم واحد أو عدة أيام، لترسيخ القيم في حياة الناس مثل: الرحمة، والمحبة، والتعاوُن، والمسؤولية، والانتماء إلى الوطن، والسماحة، والتفاني في العمل، وغيرها من القيم الأساسية التي تسهم في دعم اللحمة الوطنية. وقد نظمت اللجنة وبدعم من نيافة المطران «منير حنا»، رئيس الكنيسة الأسقفية في مصر، ١٢ لقاءً على مدار ثلاث سنوات للأئمة والقساوسة، كانت مدة اللقاء ثلاثة أيام بعُنوان: «معًا من أجل مصر»، حضرها قرابة ٧٠ من الأئمة والقساوسة في السنة الواحدة، وقد قدمت فيها محاضرات وندوات ومناقشات، وتدريبات، وقوافل مشتركة لزيارة المساجد والكنائس والأديرة والمستشفيات والمدارس،

وبعض مشروعات وطنية معًا، ولقاءات مع رئيسَى «بيت العائلة المصرية» والرُّموز الدينية، فكان لها الأثر الإيجابي في تفعيل القيم المشتركة وإعادة القيم المهجورة. كما كان يتم تنظيم العديد من الأنشطة الترفيهية بين الأئمة والقساوسة مثل لعب مباريات لكرة القديم وممارسة أنشطة رياضية أخرى وتشكيل فرق رياضية مختلطة من المسلمين والمسيحيين، الأمر الذي كان له أكبر الأثر في تقوية أواصر المحبة والصداقة بين الأئمة والقساوسة. ويجرى الإعداد للقاءات وأنشطة أخرى مشتركة بين طلبة الكليات والمعاهد الأزهرية والكليات الإكليريكية، بالإضافة إلى العديد من الأنشطة المختلفة التى تقوم بها اللجان المختلفة لبيت العائلة المصرية.

وكان هناك بعض الانتقادات التي توجه لبيت العائلة المصرية من وقت لآخر ومنها تصور البعض أن المصالحات

۱۷- إجابة تاريخية لشيخ الأزهر لسؤال البرلمان الألماني: لماذا يمنع دينكم زواج المسلم، مُتاح على موقع "يوتيوب"، على الرابط التالي: https://www.youtube.com/ watch?v=jkCyHS6erOg

التي يقوم بها بيت العائلة بين العائكات في صعيد مصر أو بين المسلمين المسيحيين تحــل محــل القانــون، ولـــم يكن ذلك حقيقيًا، فدور المصالحات كان يقتصر على احتواء الأزمات ومنع تفاقمها وحتى لا تتسع دائرة الخلافات، وبخاصة أن هذه الجلسات العرفيه والمصالحات لها تأثير كبير ومقبولة لدى قطاعات كبيرة من المواطنين فى قرى مصر وذلك بعد تفعيل دور القانون وتوقيع العقوبات المناسبة على مرتكبي أيه أعمال تخالف القانون، ولذا كان مـن بيـن التوصيات التـي أكد عليها مؤتمربيت العائلة في التاسع من شهريناير لعام ١٠١٨م الني عقيد في مصر بعنوان "معًا ضد الإرهاب"، وحضره العديد من قيادات الدين الإسلامي ورجال الدين المسيحي، حيث أكدوا على سيادة القانون والعدالية الناجزة، الأمر الذي يتطلب تعديلات عديدة مـن بينها قانـون الأحكام العسكرية وقانون الإجراءات الجنائية واستحداث قانون لحماية المبلغين والشهود والمجنى عليهم وقانون لمواجهــة الجرائــم المعلوماتية.

وبالرغيم مين بعيض القصور الذي يواجه تجربة بيت العائلة المصريـة، مثـل ضعـف الترويج الإعلامـــى لمـا يقــوم بــه بيت العائلة من أنشطة وعدم توفر التمويل اللازم لكثير من الأنشطة، إلا أن الواقع يؤكد على نجاح التجربة على الأرض وفاعلية الأنشطة التي تقوم بها اللجان المختلفة، ووجود رغبة كبيرة في التوسع فيها ونقلها لدول أخرى، فبعد عرض لمبادرة بيت العائلــة المصريــة على الشــباب دعا مشاركون في الملتقي الدولي الأول للشباب الذي شارك فيه ٤٠ شـابًا وفتاة من ١٥ جنسية مختلفة «المسيحي - المسلم»، وعقد في الفترة من ١٨-٢٦ أغسطس لعام ١٠١٦م بالتعاون بين الأزهر ومجلس الكنائس العالمـــى، إلـــى تأســيس «بيــت عائلـــة» عالمـــى يجمع الشـــباب المسلم والمسيحى؛ وذلك لمواجهة التطرف والإرهاب، على غرار تجرية «بيت العائلة المصريـــة» التـــى تضـــم قيادات دينية إسلامية ومسيحية. ويسعى بيت العائلة لترسيخ أسس التعاون والمشاركة بين بيت العائلة المصرية بكافة لجانه وفروعه مع الوزرات والهيئات والمؤسسات

المعنية بالدور التعليمي والتربوي والثقافي والإعلامي والاجتماعي، مثل وزرات التربية والتعليم والتعليم العالي والثقافة والإعلام.

وتنتظر تجربة بيت العائلة التعميم ونقلها لدول أخرى للاستفادة منها وتأسيس بيت عائلة دولي على غرار بيت العائلة المصرية.

#### خاتمة

ترتبط سنة التنوع في الإسلام بالعديد من القيم الدينية التي أكد عليها مثل قيم المساواة والعدل والحرية وحق الإنسان في اختيار العقيدة التي تناسبه، وأن الجهاد في الإسلام إنما شرع للدفاع عن هذه الحرية وضمانها للمسلم وغير المسلم. وترتبط سنة التنوع في الإسلام بمبدأ المواطنة كمبدأ أرساه النبي صلى عليه وسلم في صحيفة المدينة والتي كانت أول دستورينظم علاقة المسلمين بغيرهم وقد طبقه النبي صلى الله عليه وسلم حين هاجرإلى المدينة.

وبالرغم من أن تطبيق

النبي صلى الله عليه وسلم لهذا المبدأ وأن هذا المبدأ كان هو المبدأ المثالي لإدارة التنوع، إلا أنه لا توجد آية قرآنية تؤكد على الالتزام بهذا

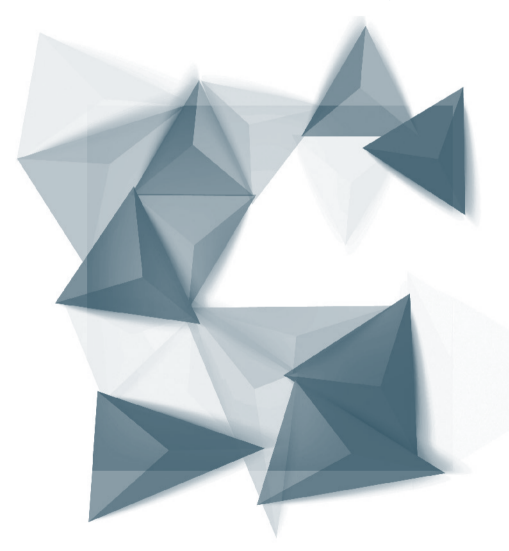
المبدأ في كل الأزمان والبيئات لتظل مسألة إدارة التنوع مسألة قابلة للاجتهاد للبحث عن أفضل الأساليب لتحقيق الفهم المتبادل والعيش المشترك ولما فيه صالح الإنسان في كل زمان مكان.

وقد أكدهذا البحث على أن هناك فارقًا كبيرًا بين التنوع كسنة من سنن الله الكونية وبين فسافة التعددية الدينية لما تثيره من أشكالات، لا تتسق مع الخصوصيات العقدية وتفرض على المخالف الإعتقاد من يخالفه، ويشترك الإسلام مع المرية الدينية والتأكيد على مبيداً الحرية الدينية والعيش في على قيمة المحبة والعيش في سلام مع المحالفين.

تؤكد تجريدة بيت العائلة في مصرعلى وعي المؤسسات الوطنية وإدراكها للأسباب التي قد تؤدي إلى خلق صراعات طائفية بين المسلمين وأخوانهم المسيحيين على أهمية العمل للحفاظ على الوحدة الوطنية، وعلى رأس هذه المؤسسات الأزهر الشريف والكنيسة المصرية.

إن تجربة بيت العائلة المصرية تجربة فريدة، تؤكد على خصوصية العلاقة بين المسلمين والمسيحيين في مصر، وتمثل واحدة من أقوى الأدوات لإدارة التنوع على أرض مصر، وبرغم نجاح هذه المبادرة التي تعكس حالة التفاعل الدائم والبناء بين أبناء الوطن

الواحد ورغبة الجميع المشتركة في الحفاظ على نسيج الوطن من التمزق، والعمل جميعًا على الحفاظ على أواصر الإخوة والصداقة وبث روح المحبة بين الجميع، إلا أن هناك بعض المعوقات التي يجب العمل على تداركها والتغلب عليها.



#### قائمة المصادر والمراجع

- ١- القرآن الكريم.
- آ- السنة النبوية.
- ٣- الكتاب المقدس.

3- السيرة النبوية لابن هشام ط 3 (بيروت، دار النفائس ١٤٠٣هـــ/ ١٩٨٣م). ٥- ابن خلدون عبد الرحمن المغربي، مقدمة بن خلدون لكتاب العبر وديوان المبتدا والخبر في أيام العرب والعجم والبربر ومن عاصرهم من ذوي السلطان الأكبر، (القاهرة: داربن خلدون، بدون تاريخ).

I – طه، أنيس مالك، التعددية الدينية رؤية إسلامية، من طـــ أولى المنشورات الجامعة الإسلامية العالمية بماليزيا، كوالا لامبور، ٢٠٠٥). ٧ – عبادة، محمد أنيس، من كنوز القرآن الكريم (القاهرة: سلسلة دراسات في الإسلام يصدرها المجلس الأعلى للشئون الإسلامية، العدد ١٥٨، ١٩٧٤م).

٨- عبده، محمد، الأعمال الكاملة للإمام الشيخ محمد عبده، تحقيق د. محمد عمارة، طـــــ اخاصة بمكتبة الأسرة (القاهرة: دار الشروق، ٢٠٠٩).
 ٩- الطعيمات، هاني سليمان،

٩- الطعيمات، هاني سليمان،
 حقوق الإنسان وحرياته
 الأساسية، ط (عمان: دار الشروق
 للنشر والتوزيع، ١٠٠١م).

۱۰ زقزوق، محمود حمدي، "التنوع سنة الحياة"، بحث ألقي بالمؤتمر الذي عقده الأزهر الشريف ومجلس الحكماء بعنوان (الحرية والمواطنة.. التنوع والتكامل) (القاهرة: ١٨ فبراير-١ مارس ١٠١٨).

11- الدريني، محمد فتحي، خصائص التشريع الإسلامي في السياسة والحكم ط ١ (بيروت: مؤسسة الرسالة ١٤٠٢هـ / ١٩٨٢م).

۱۱- الشعيبى، أحمد قائد، وثيقة المددينة (قطر: كتاب الأمة، العدد ١١٠، السنة الخامسة والعشرون ذو القعدة ١٤٢٦هـــــ/١٠٠٥م).

۱۳- إمام، محمد كمال، "المواطنة والأزهر قراءة في الحالة المصرية"، بحث ألقي بالمؤتمر الذي عقده الأزهر الشريف ومجلس الحكماء (۱۸ فبراير-۱ مارس ۱۰۱۸م)، بعنوان (الحرية والمواطنة.. التنوع والتكامل). (القاهرة: ۲۸ فبراير-۱ مارس ۱۰۱۸م).

14- إعلان الأزهر للمواطنة والعيش المشترك البيان الختامى الذي ألقاه فضيلة الإمام الأكبر الأستاذ الدكتور أحمد الطيب في ختام المؤتمر "الحرية والمواطنة..التنوع والتكامل" المنعقد بالقاهرة يومي ال-1 جمادي الأخرة ١٤٣٨ هـــــ ١٨ فبراير-١ مارس ١٠١٧م.

١٥ اللائحة التأسيسية لــ "بيت العائلة المصرية"، وقرار رئيس مجلس

18- Douglas Pratt, 'Pluralism and Interreligious Engagement: The Contexts of Dialogue'. In David Thomas with Clare Amos, eds., A Faithful Presence, essays for Kenneth Cragg, London: Melisende Press, 418-402, 2003. See also: Douglas Pratt, 'Contextual Paradigms for Interfaith Relations'. Current Dialogue, No 42, December 9-3, 2003.

وزراء جمهورية مصر العربية رقم ١٢٧٩ لسنة ١٠١١ بالنظام الأساسي لبيت العائلة المصرية.

١٦- الأنبا إرميا، مقال بجريدة "المصري اليوم" بعنوان بيت العائلة المصرية، ١٦-١١-١١م.

۱۷- إجابة تاريخية لشيخ الأزهر لسؤال البرلمان الألماني: لماذا يمنع دينكم زواج المسلمة بغير المسلم. مُتاح على موقع "يوتيوب"، على الرابط التالي:
https://www.youtube.com/
watch?v=jkCyHS6erOg

#### م**صر** هاني ضوة ا

## التعددية الدينية فمي مصر (تاريخها وتحليل تجاربها)

انائب المستشار الإعلامي لمفتي مصر، عضو اللجنة التنفيذية لمنصة الحوار والتعاون بين القيادات والمؤسسات الدينية المتنوعة في العالم العربي. زميل مركز الحوار العالمي (كايسيد).

#### مقدمة

إن المجتمع المصري ذو تجربة تاريخية فريدة في التعددية الدينية والإثنية والعيش المشترك بين جناحي مصر، من المسلمين والمسيحيين، فأهلُها على مدار تاريخهم، لم يعرفوا أيًا من مظاهر النزاع الطائفي إلا فيما ندرمن الحالات لأسباب في الغالب غيرعقدية، حيث لم تؤدي خبرة التعايش بين المصريين المختلفين في المعتقد الديني إلى مشكلات كبرى ظلت عالقة بالذهنية الجمعية المتوارثة للشعب المصري، لكن ذلك لم يمنع من وجود خلافات بين الحين الحين والآخر تظهر ثم تخبوا ومنذ دخول الإسلام إلى مصركان لوثيقة الأمان ومنذ دخول الإسلام إلى مصركان لوثيقة الأمان التي كتبها عمرو بن العاص لمسيحيي مصردور

آ- سامح فوزي، سميرمرقص، إدارة التعددية الدينية: الأقباط في مصر نموذجًا. (بيروت: مبادرة الإصلاح العربي، ١٠١٦م). ص ١.

كبير فـــى حماية الحقــوق- أقصد هنا الفرق الدينية المصرية-عملًا بنصوص القرآن الكريم والأحاديث النبوية الشريفة التي أشارت إلى هذا المعني في قوله تعالي: (يَسا أَيُّهُسا البُّنَاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُمْ مِنْ ذَكَرِ وَأَنْثَى وَجَعَلْنَاكُ مِ شَّكِعُوبًا وَقَبَّائِلِ لِتُعَارُفُ وا إِنَّ أِكْرُمَكُ مُ عَنْدَ اللَّه أَتْقَاكُــمْ إِنَّ اللَّــهَ عَلِيــمُّ خَبيرً) الآيــة ١٣ مــن ســورة الحجرات. وعملًا بوصية النبي صلى الله عليه وآله وسلم التي أخرجها الإمام مسلم في صحيحه من طريقين: حديث أبى ذر الغفاري رضى الله عنه، قال: قال رسطول الله عليه وِآلهِ وسلم: "إِنَّكُمْ سَتَفْتَحُونَ أَرْضًا يُذْكُرُ فِيهَا الْقِيرَاطَ، فَاسْــتَوْصُوا بِأَهْلَهَا خَيْــُرَّا، فَإِنَّ لَهُــِمْ ذِمَّةً وَرَحِمًلا، فَــإذَا رَأَيْتُمْ مَلَيْنَ يَقْتَتَلَان فِي مَوْضِع لَبِنَــةِ فُاخْــرُجْ مِنْهَــا"ً. وكذُلُكُ قُـولُ النبي صلِــيَ الله عليــه وآله وسلم: "إَذَا افْتَتَحْتُمْ مصْرًا فَاسْ ـِتَوْصُوا بِالْقِبْ طِ خَيْرًا، فَإِنَّ لَهُمْ ذِمَّاتُ وَرَحُمُمُ إِ" ؛ قَالَ النَّهُ مُركُّيُّ: "فَالرُّحِـُم أَنَّ أُمَّ إِسْـمَاعِيلُ

وَقد عملت الدولة المصرية الحديثة في دساتيرها

على استحضار التعددية وقبول الآخر وترسيخ مبدأ المواطنة، فقد ظهر مصطلح «المواطنـة» بشـكل واضـح في الحياة الدستورية المصرية لأول مصرة، على إثر التعديكات التـــى أدخلــت ســنة ٢٠٠٧م علـــى الدستور المصرى لعام ١٩٧١م، والتي جعلت المواطنة أساسًا للنظام السياسي، وكان نصها: "جمهورية مصر العربية دولة نظامها ديمقراطي يقوم على أساس المواطنة"، وصولًا إلى تعديل الدستور الحاليي الذي تم تعديله عام ١٠١٤م، الذي ينص في مادتــه الأولى علــي أن: «جمهورية مصر العربية دولة ذات سيادة، موحدة لا تقبل التجزئة، ولا ينزل عـن شـيء منهـا، نظامها جمهوری دیمقراطی، یقوم على أساس المواطنة وسيادة القانون».

لكن شهدت بعض الفترات التاريخية فجوة في قضية إدارة التعددية الدينية وترسيخ قيم المواطنة ومن الأمثلة على ذلك: أحداث الزاوية الحمراء عام ١٩٨١م في فترة حكم الرئيس محمد أنور السادات (١٩٧٠–١٩٨١م). ولعل آخره فترة حكم تنظيم جماعة الإخوان لمصر، وهي

عمالاء للعدو". ثـم قال أيضًا:

"ولهـــذا فـــإن الجزية هـــى ضريبة

يدفعها المسيحيون نظير دفاع المسلمين عنهم، إننا لن نمنع

الأقباط من دخول انتخابات مجلس الشعب- مثلًا- لكن

المناصب الرئيسية في الجيش

الفترة التى شهدت تراجعًا كبيرًا فــى تحقيق مبادئ العيش المشترك لكون تيارات الإسلام السياسي تبنت ولا تــزال مواقف رجعيــة تُمثــل عائفًــا كبيــرًا أمام تحقيق مبدأ المواطنة وتعزيز العيش المشترك بين المسلمين والمسيحيين في

يجب أن يشغلها المسلمون لأننا بلد إسلامي يدافع عن مصر، فقد صرح مصطفى الإســـلام ويحميه"٩. مشهور مرشد جماعة الإخوان ومثلت تلك الفترة تحديًا الأسبق بأن "تطبيق الشريعة كبيرًا أمام المجتمع المصرى يعنى استبعاد المسيحيين من ومؤسساته الدينية والثقافية، القوات المسلحة لأنهم ينتمون وكذلك بيت العائلة المصرية إلى غير عقيدة الإسكام. وأضاف: (موضوع الدراسة)، خاصة "عندما نقيه الدولة الإسلامية وأن جماعــة الإخــوان وجماعـات فان الجيش هو أحد دعامات الإسلام السياسي عمومًا، الدفاع عنها. ويجب أن يكون ترفض فكرة المساواة بين جنود هذا الجيش منتمين المسلم وغير المسلم في إلى ذات العقيدة، حتى يمكن التأكد من أنهم سيتخذون كثيرمن الأحيان، بل وسمحت حينها الجماعة بأن تسود الموقف الصحيح ضدكل من خطابات الكراهية والتحريض يحاول الاعتداء على الدولة من قبل بعض المرجعيات الإسلامية". وقال: "إذا انضم غير السلفية ضد المسيحيين المسلمين إلى الجيش وهاجمنا في مصرمثل تحريه تهنئة بلــد مســيحي، فمــن المحتمل المسيحيين بأعيادهم، وخرجت أن يغير هــؤلاء ولاءهــم ويصبحوا

٥- تصريحات المرشد مشهور صدمت المجتمع المصرى. مصر: الأقباط بين الحكومة والإخوان، متاح على الرابط 1888608/http://www.alhayat.com/article

٣- رواه الحاكم في "المستدرك" (٤٠٣١) عن كُعُب بُن مَالكُ مرفوعًا، وصححه على شرط الشيخين، ووافقه الذهبي.

٤- رواه مسلم حديث رقم (٢٥٤٣) عن أبي ذر الغفاري رضي الله عنه مرفوعًا.

الفتاوى السلفية التى تحرم حتى على سائقى وسائل النقل العمومية توصيل القساوسة والأقباط للكنائس، وخلال عام حكم الإخوان وقع بعض الاعتداءات على الكنائس، بل وقع أول اعتداء على الكاتدرائية المرقسية بالعباسية ، حيث المقر البابوي أثناء جنازة بعض ضحايا الحادث الطائفي الذي وقع بمنطقة الخصوص في القليوبية، وبالطبع كانت هناك اعتداءات على الكنائس قبل تلك الفترة، لكن هذه الظاهرة اتسعت في فترة حكم الإخوان وبعد الإطاحة بهم.

من هنا أظهرت العوامل السابقة إشكاليات وتساؤلات حول جدوى جهود مؤسسة "بيت العائلة المصرية" في إدارة التعددية الدينية في المجتمع المصري ونبذ خطاب الكراهية وتعزيز العيش المشترك ومدى فعاليته وكيفية تطوير أدائه.

#### منهج الدراسة:

تعتمد الدراسة منهجية تجمع بين تحليل الوثيقة التأسيسية لبيت العائلة، وتحليل هيكلها وميزانيتها وأنشطتها بالإضافة إلى

استعراض الدراسات السابقة عن التعددية الدينية في مصربمنهجية تحليلية تريخية.

تبدأ الدراسة بتناول مفهوم التعددية الدينية، وتعرض نماذج تاريخية منها في مصر بدايـة مـن الفتـح الإسـلامي، مرورًا بالتاريخ الحديث وفترة الاحتالال البريطاني وصولًا إلى الفترة ما بين ١٩٥٢م حتى ٢٠١٠م. ثه تناقش الدراسة التعددية الدينيــة والتوافق الوطنــى، وبيت العائلة المصريـة نموذجًا، فتعرف به ككيان وتعرض لمفهوم التعددية عند بيت العائلة المصريــة وتتبعــه منــذ أن كان فكرة إلى أن تشكل واقعًا، فتتناول هيكله الإدارى وميزانيته والخطوات والإجراءات التى قام بها "بيت العائلة" لتنفيذ أهدافه: هـل نجحـت مجهوداته فى تحقيق التعددية في مصر؟ هــل كان لــه دور حقيقــي وفعال أم أنــه لا يحرك سـاكنًا؟ ثــم يتبع ذلك بخاتمة.

تحديد المفاهيم: ماذا نقصد بالتعددية الدينية؟ من الصعب حصر مفهوم التعددية الدينية في تعريف

واحد، ولكن أغلب التعريفات التني تناولت فكرة التعددية اتفقت على مبادئ مشتركة تبين المقصد من مفهوم التعددية، والتني تتضمن باختصار الإقرار بمبدأ أن لا أحد يستطيع نفي الآخر، كما يقر بمبدأ المساواة في ظل سيادة القانون، كما يلتزم أيضًا بمبدأ حرية التفكير والتنظيم واعتماد الحوار واجتناب الإكراه.

ويرى بعض الكتاب والمفكرين المعاصرين أنه قبل القرن التاسع عشرالم يكن هناك علاقة كبيرة بين الأديان، خاصــة وأن الأديـان الكبـرى في العالم لم تكن تتواصل أو تتفاهـم فيمـا بينهـا، لكن مع قدوم القرن العشرين وانفتاح العالــم علــى بعضــه، أصبــح التواصل والتقارب والتلاقى بين أتباع الأديان ضرورة حتمية خاصــة بيـن أتبـاع الديانـات السماوية الأكثر انتشارًا في العالم (الإسلام والمسيحية واليهوديـة)، وبالتالـي ظهـور فكرة التعددية.

تُعدد مسائلة التعددية الدينية من القضايا التي دار حولها نقاش طويل وشعلت الدارسين في الفكر الشرقي والفكر

الغربي على حدد سواء، وإن كنا نعدها من قبيل القضايا التي يمكن دراستها تحت مسمى علم الكلام المعاصن وعليه فإن الاعتراف بالتعدديــة الدينية وتطبيــق ما يترتــب عليهــا يعدّ الأداة ذات اليد الطولي بالخروج بالوطنن- أينا كان- من دائرة الصراعات والخلافات والعنف الذي يجتاح العالم الآن بصور شتى وألوان مختلفة قوامها الأساسي الاستناد إلى الصراع المذهبي والنيزاع الديني، ومن ثم فان المتأمل للواقع المعيش في عالمنا المترامي يجد أننا لا نلمـس موقفًا واحـدًا تجاه المواقف، فهناك من يرفضها رفضًا قاطعًا بدعوى أنها تمثل قضاء على الدين، وهناك منّ

I- الإخوان والأقباط دماء على الصليب، صحيفة الوطن / متاح على الرابط https://www.elwatannews.com/news/ 1735553/details

 الإخوان والأقباط دماء على الصليب، صحيفة الوطن / متاح على الرابط https://www.elwatannews.com/news/ 1735553/details

 ۸- عبد الله أحمد اليوسف، مفهوم التعددية في الفكر الإسلامي المعاصر.
 متاح على الرابط https://annabaa.org/ ta'adudiya.htm/nbahome/nba74

ينظر إليها على أنها سبب فعال في معالجة الاحتقانات بين متعددي الأديان أو العرق أو العرق أو الجنس أو غيرها، وفي إقرار حقوق الآخر أيًا كان، وهناك فئة أخيرة وهم قلة جعلوا من التعددية أداة للتسلق على المبادئ الدينية والعمل على الانحال منها ٩٠٠٠

ولعـــل التوتــرات الدينيـــة التـــــى ازدادت خـــــلال العقــــود الأخيرة وخاصة خلال عام حكـــم جماعــــة الإخـــوان فــــى مصركان لها بالغ الأثر فے حدوث اضطراب ہدد النسيج الوطني المصرى كما سبقت الإشارة لذلك، وهـوما أدى إلـي تصاعـد خطاب الكراهية والتحريض بين المتعصبين والمتطرفين مـــن الجانبيــن، تمثـــل فــــى بعـــض الأحيــان فــــى صـــورة بسبب سوء إدارة التعدديــــة الحرجـــة مـــن تاريـــخ مصـــر. تلك الحالة كانت مقلقة لأن كل إنسان يسعى إلى العيش بسلام ومحبة في مجتمعه، ولكن قد تزاحمه بعض المعوقات وبالخصوص التطرف الديني الذي يمحق كل ما

يمكن أن يسمح بتعددية رحبة على منحى كلي، فكل تطرف ديني يؤجج نار الفتنة داخل العالم الأوحد، مما يولد سبل التنافر الطائفي والعقدي، وتبدأ معه حالات الاختزال الطائفي والمذهبي على أساس شخصي أو مللي هدفه ادعاء الحقيقة الذاتية المطلقة والنأي عن كل طائفة دينية تعانق بمفاهيمها سبلًا تحررية '!.

## نماذج تاريخية عن التعددية الدينية في مصر

إن تاريــخ التعدديــة الدينيــة في مصر ضارب في القدم منذ عهد الفراعنة، حيث كان يتم إعداد ولى العهد الملكي ثقافيًا إداريًا وعسكريًا من خلل إدارة متخصصة بالقصر الملكي تتولي تأهيله لتولى الحكه، وكان من أههم مواصفات الحاكـم أن يكـون مثقفًا، وأن لا يفرض رؤيته الدينية، بل ويقبل بالتعددية الدينية، خاصة أن الشعب المصرى من أكثر الشعوب تدينًا"، لذلك كان لا بد للحاكم إحياء الشعائر الدينية لكل الآلهة لإرضاء المصريين جميعًا، وكانت محاولة الملك أخناتون أن يفرض الإله "آتون" كإله واحد للمصريين أحد أسبباب ثورة الشعب المصرى

عليه ضمن أسباب أخرى، فقد رفض المصريون ذلك ولم ولم

ولكن تكتفي هذه الورقة بإلقاء الضوء على بعض النماذج التاريخية منذ الفتح الإسلامي لمصروالعصر الحديث لطبيعة المؤسسة، وهي مؤسسة بيت العائلة المصرية.

#### أولًا: الفتح الإسلامي لمصر

كانت فترة الفتت الإسلامي لمصربمثابة اختبار قوي لرسوخ قيمة التعددية في المجتمع المصري، بعد فترة من اضطهاد المصريين المسيحيين المصريين وقتلهم والتضييق عليهم وهدم كنائسهم وأديرتهم "، فقد بدأت المسيحية في الانتشار والتغلغل داخل المجتمع المصري منذ عهد الإمبراطور الروماني نيرون، وذلك على يد

٩- د. محمود كيشانة. التعددية الدينية
 في الإسلام قراءة في صحيفة المدينة ملف بحثي التعددية الدينية ومنطق
 التعايش أو في الحقيقة المفتوحة.
 (مؤمنون بلا حدود).

 ١٠- حازم الطاوابي، التعدد والإرهاب (الأزمة بين الاحتكار والتعميم)، دار الحكمة، بيروت، لينان، ط١، ١٠٠١، ص ١٤.

11- The Most Religious Countries, Ranked

القديس مرقس، لكن المصريين المسيحيين- وهم أقليمة في مجتمع الدولة الرومانية الكبير-كانوا يُعَامَلون بقسوة شديدة من قبَل الرومان المخالفين لهم في العقيدة، شانهم في ذلك شان بقية المسيحيين فـــى الأقاليــم الأخرى عــام ١٤م. ولكن أعظه ابتلاء وأشد تنكيل نزل بمسـيحيى مصـركان على يدُ الإمبراطور دقلديانوس الذي تولّي عـــرش الإمبراطوريـــة الرومانية عام ١٨٤م، فقد طالب المصريين أن يضعدوه موضع الألوهيدة؛ ليضمن حياته واستمرارية ملكه، بَيْد أن مسيحيى مصر قاوموه مقاومة كبيرة، فاضطهدهم وعذَّبهم، وأمر بهدم جميع الكنائس وتسويتها بالأرض، وإعدام كل مَنْ يشارك في اجتماعات دينية، ومصادرة كل أملاك المسيحيين وكنائسهم، مع الحرمان من

by Perception, U.S news, available at https://www.usnews.com/news/best-countries/articles/-10most-religious-countries-ranked-by-perception

١١- حاتم الطحاوي، الدين والمجتمع
 والدولة في العصور المسيحية القديمة
 والوسطى، مجلة التفاهم، متاح على
 الرابط

https://tafahom.mara.gov.om/storage/al-pdf.05/pdf/017/2007/tafahom/ar

كافّة الحقوق الوطنية، والطرد من الوظائف الحكومية، وحرق كل الكتب المقدّسة، هذا فضلًا عن القبض على الآلاف، والتنكيل والتعذيب حتى الموت"!

وعندما ولُــى يوحنا النقيوســـى أو "المقوقس" حاكمًا على مصر، وقبل أن يصل إلى الإسكندريّة في سينة ١٣١م، هيرب البطريرك القبطي البابا بنيامين الأوَّل، توقُعًا لما سيحلُّ به وبطائفته. كان هـ ذا القرار نذيرًا أزعرج المصريين وأفزع رجالَ الدين منهم، وبخاصَّةِ أنَّهُ كان لِهذا البطريرك مكانلة مُحببة بين الأهالـــى. ولجــاً المُقوقــس إلـــى البطيش والتعذيب، وقاسي المصريّـون جميع أنواع الشــدائد فيما سُمى «بالاضطهاد الأعظه الذي استمرَّ عشر سنوات، ممَّا كان لهُ أثرُ في سُـهولة فتح المُسـِلمين لِمصر حيثُ وقف السُكّان، بشكل عـــام، علـــى الحيـــاد فـــى الصراعً الإسلامي- الروميي في مصر، بـل إن كثيرًا مـن الأُقبـاط رحب بالمسلمين كمحررين من اضطهاد الرومان المسان

ولما جَاء الفتح الإسلامي لمصر أعطى قدرًا معقولًا من الحرية

للمسيحيين الأقباط في ممارسة شيعائرهم الدينية، شريطة أن يلتزموا بشروط الفتح، فقد أمّن لهيم الفاتحون هذه الحرية، بدءًا من حرية الاعتقاد والدخول في الدين الجديد، مع توضيح لما على الذين سيدخلون في في هذا الدين من حقوق وواجبات، فالذين سيدخلون في وواجبات، فالذين سيدخلون في الدين ويؤمنون به عليهم أداء المسلمين، والذين لم يشاؤوا المخول في الدين عليهم أداء الحزية دون إكراه أو قهراً.

وكان أول ما فعله عمرو بن العاص بعد فتح مصرأن كتب صكًا بالأمان نشره في جميع أنحاء مصر دعا فيه البابا بنيامين إلى العودة لكرسيه ويؤمنه على حياته، فظهر البابا وذهب إلى عمرو فاحتفى بــه ورده إلــي مركزه عزيــزالجانب موفور الكرامة، وبدأ في استرداد الأبرشيات التى أخذها الفرس وعمَّ ــر عددًا مــن الأديرة فـــى وادى النط رون بعد خرابها على يد الفرس أيضًا، وكان البابا موصوفًا بحســـن التصـــرف حتـــى أن عمرو بن العاص استهدى برأيه في شــــئون البلادا، وهـــذا لا يعني عدم وجود رأي سلبي لبعض الأقباط

بخصوص عمرو بن العاص وصل لحد كرههم لع، وهي وليدة العصرالحديث، بعدما تزايدت حدة الاستقطاب الديني بين المسلمين والمسيحيين".

وعن ذلك يقول أيضًا القس منسي يوحنا في كتابه تاريخ الكنيسة القبطية:

"وذكـر المؤرخـون (كمـا فــي المصدر) أنه بعد استتباب السلطان للعرب في مصر وبينما كان الفاتح العربى يشتغل في تدبير مصالحه بالإسكندرية، سمع رهبان وادى النطرون وبريدة شيهات، أن أمة جديدة ملكت البلاد، فسار منهم إلـــى عمـــرو ســبعون ألفًا حفاة الأقدام، بثياب ممزقة، يحمــل كل واحــد منهم عــكازًا. تقدم وا إليه، وطلب وا منه أن يمنحهـــم حريتهم الدينيــــة، ويأمر برجوع بطريركهم من منفاه، أجاب عمرو طلبهم، وأظهر ميله نحوهم فازداد هولاء ثقة به ومالوا إليه"^ا.

ويقول القس منسى (خصوصًا لما رأوه يفتح لهم الصدور، ويبيح لهم إقامة الكنائس والمعابد، في وسط (منطقة) الفسطاط التي جعلها عاصمة الديار المصرية ومركز الإمارة،

على حين أنه لم يكن للمسلمين معبد، فكانوا يصلون ويخطبون في الخلاء). ويستطرد منسى قائلًا: "أنه قرّب إليه الأقباط، وردّ إليهم جميع كنائسهم التي اغتصبها الرومان."، وكتاب تاريخ الكنيسة القبطية للقس منسي يوحنا يحظى بقبول لدى الكنيسة والأقباط ويعد مرجعًا مهمًا ومعتمدًا في مجاله، وعلى رغم مرور نحو ٩٠ عامًا على صدور

١٣ – عمر الإسكندري، وأ. ج. سفيدج:
 تاريخ مصر إلى الفتح العثماني، ص
 ١٣٥ – ١٣٧.

18 - بتلر، ألفرد: ترجمة وتحقيق: مُحمَّد فريد أبو حديد (١٩٩٠). فتح العرب لمصر (١٩٩٠). القاهرة- مصر: مكتبة محبولي. ص ١٠٦. انظر أيضا مادة / Copts في Coptic Church في Coptic Church http://www. على الرابط of Islam oxfordislamicstudies.com/article/opr/

 ١٥ - د. منير الدوماني؛ الطريق إلى مصر-الفتح الإسلامي لمصررؤية جديدة.

١٦ كامل صالح نخلة، وفريد كامل: تاريخ
 الأمة القبطية.

 الأسئلة المحرمة هل يكره الأقباط عمرو بن العاص، متاح على الرابط https://www.youm7.com/story/2/7/2017

۱۸- القس منسى يوحنا. تاريخ الكنيسة القبطية [۱۷] (ص ۲۰۹).

١٩- المرجع السابق.

هذا الكتاب إلا أنه يُعد من المصادر الأساسية لتاريخ الكنيسة القبطية في مصر ً.

حتى أنّ فقهاء وعلماء مصرقد أقروا للمسيحيين بحريلة العبادة وبناء وترميك دور العبادة، فنصُّ عالما الديار المصرية: الإمام المُجتهد المحدث الفقيم أبو الحارث الليث بن سعد، والإمام المحدث قاضي مصر أبو عبد الرحمين عبد الله بن لهيعة، علـــى أن كنائــس مصرلـــم تُبْنَ إلا في الإسكلام، وأشارا على والي مصر في زمن هارون الرشيد موســـى بن عيســـى بإعــادة بناء الكنائس التى هدمها مَن كان قبله، وجعلا ذلك من عمارة البلاد، وكانا أعلم أُهل مصر فـــى زمنهما بـــلا مدافعـــة. فروى أبوعمر الكنيدى: "أن مُوسَى بْن عيســـى لمّا ولُـــى مصرمـــن قبَل أمير المؤمنين هارون الرشيد أَذِن للنصارى فِي بُنْيان الكنائس التي هدمها علي بُن سُليمان لتعصبه الفردي ضدههم، فبُنيت كلُّها بمشْورة الليث بُن سعد وعبد الله بُن لُهِيعة، وقالا: هُوَ من عمارة البلاد، واحتجًا أن عامة الكنائس التـــــ بمصر لم تُبُــــنَ إلَّا فِي الْإِسْكَامُ فِي زمَن الصحابة والتابعين. اهاً

ويذكر المؤرخون أنه قد بُنيت في مصر عدة كنائس في القرن الأول الهجري، مثل كنيسة "مار مرقص" بالإسكندرية ما بين عامي (٣٩هـ) و(١٥هـ)، وفي ولاية مسلمة بن مخلد على مصربين عامي (٧٤هـ) و(١٨هـ) بُنيت أول كنيسة بالفسطاط في حارة الروم، كما سمح عبد العزيز بن مروان حين أنشأ مدينة "حلوان" ببناء كنيسة فيها، وسمح كذلك لبعض الأساقفة ببناء ديرين.

ويذكر العلامة المورخ المقريزي في خطط مصر المُسمَّى "المواعظ والاعتبار بذكر الخطط والآثار" أمثلة عديدة لكنائس أهل الكتاب، ثم يقول بعد ذلك: [وجميع كنائس الفاهرة المذكورة محدَثة في

#### الإسلام بلا خلاف] اها". ثانيًا: في التاريخ الحديث

يُشار دائمًا في المراجع التاريخيــة إلى عهــد محمد على باشا (الحكم ١٨٠٥–١٨٤٨م) أنه بدايــة تأســيس الدولــة المصرية الحديثة، والتي تبلورت طيلة القرن التاسع عشر وامتدت في ثنايا القرن العشرين. شارك الأقباط، أسوة بغيرهم من المصريين في مشروع الدولــة الحديثــة، وجنــى ثمــار المشاركة فيه، بصدور قرار في عهد الوالي سعيد باشا (١٨٥٤– ١٨٦٣) بإســقاط الجزيــة عنهــم، وإدخالهم الجيش المصرى عام ١٨٥٥م. وفيي أول تجربية سياسية انتخابية في التاريخ الحديث، وهي مجلس شيوري النواب عام ١٨٦٦م، دخل الأقباط عضوية المجلس بالانتخاب أسـوة بالمسـلمين، وذلـك فــى عهد الخديوي إسماعيل (١٨٦٣– ١٨٧٩م عا

وقد تمتع الأقباط في عصر محمد على باشا، منذ توليه حكم مصر سنة ١٨٠٥م، بسياسة التسامح وروح المساواة بين جميع المصريين رغم الاضطراب السياسي، حيث كانت خزينة الدولة خاوية من المال، فبدأ في اتباع مبدأ التسامح، فقضى على

التفرقة بين القبطي والمسلم لأن كلاهما يستطيعان أن يقدما للبلاد أحسن الخدمات، فتلاشت في عهده الفروق بين الأقباط والمسلمين، فكانت سياسته تحقيق المساواة بين المسلمين والأقباط في الحقوق والواجبات. لذلك تبوأ الأقباط في عصره مراكز عليا فعين أقباطًا مأمورين بمراكز، وهو بمثابة تعيين محافظين للمحافظات الآن. ومن أهم القرارات التي أصدرها محمد علي باشا لتطبيق مواطنة متساوية مع المسلمين ما يلى:

ا. ألغى "محمد على "إجبار الأقباط على ارتداء أزياء معينة التي كانت مفروضة على الأقباط من قبل السلطنة

۱۰- انظر سيرة القس منسى يوحنا على الرابط .https://www.christian-dogma com/t1686854

١١- أبو عمرو الكندي، "الولاة والقضاة" ص١٠٠ ط. دار الكتب العلمية.

 آبو القاسم عبد الرحمن بن عبد الحكم في "فتوح مصر والمغرب" (ص
 ١٥٩، ط. مكتبة الثقافة الدينية).

 آا – المقريزي. "المواعظ والاعتبار بذكر الخطط والآثار" (٤/ ٣٧٤، ط. دار الكتب العلمية).

> 51- د. وليم سليمان قلادة وآخرون، المواطنة تاريخيا، دستوريًّا فقهيًّا، القاهرة: المركز القبطي للدراسات الاجتماعية، ١٩٩٨م، ص ص ٥٤–٥٥.

العثمانية، فخلع الأقباط الزي الأزرق والأسود الذي كان مفروضًا عليهم بعد أن كانوا ممنوعين من ذلك وأصبحوا يلبسوا الكشمير الملون وغيره.

اً. السماح للأقباط بركوب البغال والخيول، ولا شك أن هذا كان مُمتعًا لهم أن يتمتعوا بالحرية وأن يركبوا ما شاءوا من البغال.

السماح للأقباط بحرية بناء الكنائس وممارسة الطقوس الدينية، ولم يرفض أي طلب تقدم الأقباط به لبناء أو إصلاح أى كنيسة.

كان محمد علي أول حاكم مسلم يمنح موظفي الدولة من الأقباط رتبة الباكوية عرفانًا بخدماتهم لمصر كما اتخذ له مستشارين من الأقباط.

السماح للأقباط بحمل السلاح وذلك لأول مرة¹.

ثالثًا: فترة الاحتلال البريطاني ومحاولة القضاء على التعددية في أعقاب الاحتالال البريطاني لمصرعام ١٨٨١م، بدأ الاستعمار في محاولات القضاء على التعددية الدينية وتعزيز الإحساس بالاضطهاد في صفوف الأقباط باستغلال جور بعض الولاة المسلمين ضد الأقباط في فترات مختلفة

في سياق سياست "فرق تسد"، وعن ذلك يقول المستشار طارق البشرى: "إن سياسية الاحتلال الإنجليزي لمصرتمثلت هـذه السياسـة فـي أن تعمـل السلطة البريطانية - من خلال الحكومات المصرية التابعة لها– علــى أن تســتبعد الكثير من القبط من وظائفهم بالتدريــج، وأن تثيــر فـــى العناصر الحاكمـة من أتباعها المسلمين معايير العدالة الإنجليزية التي أشار إليها كرومر –المعتمد البريطانيي- والإحساس بالفوارق الدينية، وحق الأغلبية في المناصب الرئيسية، مع تقدير أن هذه السياســـة ســـتلتصق تلقائيًا بالحكومــة المحلية المسلمة، وبهذا يتخلص الإنجليز من العنصر القبطي جزاء لما لم يبدوه من صداقة لهم"،

ولكن المصريون انتبهوا لهذا الأمر وعقد الأقباط مؤتمرًا يوم آ مارس ۱۹۱۱م، وهو أول مؤتمر ينعقد لمناقشة المشكلات القبطية، وتمخضت النقاشات التي دارت فيه عن طلب المساواة في الوظائف، ولكن من خلال التأكيد على مبدأ الكفاءة، واحترام حق الموظفين والطلاب الأقباط في الحصول

على عطلة أسبوعية يوم الأحد، وتمثيل جميع المصريين في المجالس النيابية دون تفرقه، وجعل الخزينة العامة مصدرًا للإنفاق على جميع المرافق المصرية دون تميين وقد ساد المؤتمر روح وطنية عامـــة، لـــم تــدع إلـــى التفرقة بين مسيحي ومسلم، بلل إلى الاندماج، والتوظيف حسب الكفاءة، والتعليم المشترك، وأهمية التمثيل النيابى دون اعتماد مبدأ تمثيل الأقلية. وما هـى إلا أسابيع قليلة حتى عُقد مؤتمر إسلامي يؤيد مطالب المؤتمر القبطي، وأكد على أهمية الكفاءة في تولى الوظائف العامة، وحق الأقباط في الذهاب إلى أعمالهم يوم الأُحد عقب أداء الصلاة، وأهمية انتخاب المرشرح الكفء بصرف النظر عن هويته الدينية، وأهميه التمثيل العادل في البرلمان، وأكد المؤتمرعلي

أن "المسلم والقبطي كلاهما ابين الأمة المصرية، وكلاهما له الحق الكامل في خدمتها، وذكر والاعتزاز بتلك الخدمة"، وذكر بيأن تهاون الأغلبية في حقوق الأقلية هو من "أكبر العوامل على العبث بالتضامن الذي هو أساس الوجود القومي"٧".

ورغم سياســة "فرق تســد" التي اتبعها الإنجلين بُنيت الكنائس بحون قيود، ومارس الأقباط طقوسهم الدينية بحريــة تامة، فتقلد الكثير منهم وظائف مرموقــة فــى الدولــة مــن وزير إلى رئيس وزراء، ففي الفترة مـن ۱۹۰۸م حتـی ۱۹۵۳ وصـل کل من بطرس باشا غالى ويوسف باشا وهبى إلى رئاسة الوزراء، ورئيــس مجلـس النــواب ويصـا واصف، وتولى وزارة الخارجية كل من واصف بطرس غالب، وكامل بطـرس غالـی، وصلیب سـامی وشعل فوزى المطيعي، وصليب سامى منصب وزير المواصلات.

> 10- ألبير فهيم، محمد على باشا والأقباط، متاح على الرابط https://www.copts-united.com/Article. 217523=A&2344=php?l

 ١٦ – المستشار طارق البشري، المسلمون والأقباط في إطار الجماعة الوطنية.

القاهرة: دار الشروق، ط٦، ١٩٨٨، ص ١٠٨.

 ١٧ سامح فوزي وسمير مرقص، إدارة التعددية الدينية - الأقباط في مصر نموذجًا، ٢٠١٦م.

أما وزارة المالية فقد تولاها مكرم عبيد، وكامل صدقي، وصليب سامي. بل تولي قبطي في تلك الفترة وزارة الحربية وهو صليب سامي مراً.

## رابعًا: الأقباط في الفترة من ١٩٥٢م حتى ٢٠١٠

بعد ثورة ١٩٥٢م التي قادها جمال عبدالناصر وأتت به إلى السلطة، عاد المصريون مرة أخرى ليجتمعوا تحت مظلّة مشروع وطني. وفي حين حظّر جمال عبد الناصر جماعة الإخوان وقمعها، سعى إلى بناء الأمة العربية. ومع أن هذه الهوية الإقليمية الواسعة شملت المسيحيين والمسلمين، إلا أنها كانت تفتقر إلى "الهوية المصرية" المميزة التى ربطت بين أجزاء البلاد في عشرينيات القرن الماضي. إضافة إلى ذلك، وبينما لم تكن سياسة عبد الناصر الخارجية تُميِّز على أساس الدين، فإن نهجه الاقتصادي المحلى، الذي تضمّن عمليات إصلاح ومصادرة واسعة للأراضى إضافة إلى فرض قيود على حرية التعبير وتكوين الجمعيات السياسية، أدّى إلى طرد الكثير من المصريين الأثرياء، منهم العديد من الأقباط.

وفيما يتعلَّق بالأقباط الذين لم يهاجروا، عرض عبد الناصر أن يوفَّر

لهم شكلًا من الحماية الموروثة التى عززت الاستقرار الاجتماعي فى الوقت الذي كرّست فيه عدم المساواة السياسية. وقد عقد الزعيم المصرى شراكة مع بابا الكنيسة القبطية الأرثوذكسية، كيرلس السادس، يتولَّى ناصر بموجبها "ضمان.. أمن الجماعة" ومكانة البابا كيرلس باعتباره المتحدّث باسم الجماعة المحلية. وكان من نتائج هذا الاتفاق عملية تشييد الكنائس التي جُمّدت في السابق ولكن رخّص لها عبد الناصر. لكن هذا الاتفاق لم يسفرعن حصول وئام دائم بين الأديان، فبعد خسارة مصر المدمّرة لأراضيها في مواجهة إسرائيل في يونيو ١٩٦٧م، بحث الكثير من المصريين، من المسلمين والمسيحيين على حدّ سواء، عن أجوبة ووسائل لتحقيق النجاح فى المستقبل داخل معتقداتهم. وهكذا، عندما انتهت فترة حكم عبد الناصر، ازدادت النزعة الطائفية.

تدهورت العلاقات بين النظام المصري والكنيسة في سبعينيات القرن الماضي خلال رئاسة الرئيس أنور السادات. فقد لجأ السادات، الذي انقض على بقايا حاشية عبد الناصر الاشتراكية، إلى تبنّي الإسلام والإسلاميين كثقل موازن

لليسار، واعتمد دستور العام (١٩٧١م مبادئ الشريعة الإسلامية بوصفها المصدر الرئيس للتشريع، كما سمح الرئيس لقادة الإخوان بالخروج من السجن أو العودة من المنفى في الخارج. وبعد ما يقرب من عقدين من العمل السرّي، عاد التنظيم مرة أخرى إلى العمل بصورة علنية ١٩٠٩.

وازدادت حوادث العنف الطائفي من منطقة الخانكة عام ١٩٧٢م، والزاوية الحمراء عام ١٩٨١م، وتوترت العلاقة بين الدولة والكنيسة وتعقدت الأزمة بين الرئيس السادات والبابا شنوده وانتهت بتحديد إقامة البابا شنوده بدير الأنبا بيشوى في وادى النطرون. وبعد مقتل السادات تولى مبارك الرئاسة في العام ١٩٨١م. حافظ حسنی مبارك، بعد تولیه، علی السياسات الداخلية والخارجية العامة للسادات، وخفّف من مستوى القمع الذى كان قد أغضب المصريين ونفّرهم. كما استفادت العلاقات بين النظام والكنيسة من بداية جديدة. أطلق سراح البابا شنوده من الإقامة الجبرية في العام ١٩٨٥م وفق تسوية مؤقّتة دعمَ الأنبا بموجبها مبارك سياسيًا في حين ميّز مبارك الكنيسة القبطية الأرثوذكسية باعتبارها القناة الرئيسة للتعاطى مع مخاوف الأقباط. أدّى الاتفاق،

الذي شكّل نوعًا من هيمنة جماعة المصالح الدينية، إلى توسيع سلطة البابا شنودة، وأتاح لمبارك مخاطبة الملايين من المسيحيين المصريين عبر وكيل واحد ".

ووقعت العديد من الحوادث الطائفية في عهد مبارك، ومن بينها ما جرى في قرية "الكشح" عام ١٠٠٠م في محافظة سوهاج، وحوادث أخرى متفرقة في محافظتي قنا والجيزة عام ١٠١٠م.

خامسًا: المواطنة في الجديدة الجمهورية الجديدة الجمهورية الجديدة إن المواطنة في حقيقة الأمر ليست إلا تعبيرًا قانونيًا عن التفاعل السياسي والمجتمعي والإنساني بين الوطن والمواطن، وتتجلى المواطنة في أهم

٨١- مدحت قلادة، الأقباط بين الماضي والحاضر والمستقبل، متاح على الرابط: http://www.ahewar.org/debat/show.art.
 0=r&122163=asp?aid

المرحلة الانتقالية في مصر، مركز والمرحلة الانتقالية في مصر، مركز كارنيجي، متاح على الرابط ar-/14/11/2013/https://carnegie-mec.org

٣٠ المصدر السابق.

صورها في ثبات حالمة الكرامة الوطنيـة والمساواة الكاملة في الحقوق والواجبات دون تمييز من أي نصوع كان. والجديص بالذكر أن ملامــح النظريــة المتكاملــة للمواطنة ترتكز على أهمية وعيى الإنسان المواطن بأنه مواطن أصيل فني بلاده، وليس مجرد مقيم يخضع لنظام معین دون أن يشارك في صنع القرارات داخل هذا النظام. وانطلاقًا مما سبق، سعت الدولـــة المصريـــة بعـــد ثـــورة ٣٠ يونيــو ٢٠١٣م التي صححت مسـار الحكــم فــى مصــر، إلــى تعزيز وتكريكس قيم المواطنة سياسكًا واجتماعيًا وتشريعيًا باتخاذها عدة تدابير مهمة وفعالة من أجل دعم المشاركة والمساواة بين جميع المواطنين في الحقوق والواجبات دون تفرقة أو تميين من أجل أن يكون هـــذا الأمـــر عامـــلًا مـــن عوامل استقرار الدولة، فعملت على تعزيز العيش المشترك وقبول الآخر المختلف، وفي سبيل ذلك تـم إصـدار مجموعـة من القوانين المنظمة لهذه الوحدة الوطنية داخل القطر المصرى، مثل إصدار قانون لبناء الكنائس في مصروالذي

كان قد توقف لمدة ١٥٠ سنة من أجل كفالة حق العبادة للجميع، مع التركيز على وجود الكنائس في التجمعات والمدن السكنية الجديدة، بالإضافة إلى إعادة ترميم الكنائس التي تم الاعتداء عليها إرهابيًا خلال فترة حكم جماعة الإخوان

#### الرئيسس والإمسام والبابسا.. معًا على طريسق وحدة المصرييسن

من جهة أخرى كان الرئيس المصري عبدالفتاح السيسي حريصًا أشد الحرص على المشاركة في قداس عيد الميسلاد المجيد منذ عام ١٠١٥م في سابقة وإشارة واضحة إلى أن الجمهورية الجديدة لا تفرق بين مصري ومصري، وأن دعائمها تقوم على الوحدة والوئام والعيش المشترك.

كما وضع الرئيس عبدالفتاح السيسي حجر الأساس لكنيسة "ميلاد المسيح" التي تُعتبر أكبر كاتدرائية في الشرق الأوسط، جنبًا إلى جنب مع مسجد "الفتاح العليم" في العاصمة الإدارية المصرية الجديدة في يناير ١٠٩٦م، وألقى

فضيلة الإمام الأكبر الأستاذ الدكتور أحمد الطيب شيخ الأزهر الشريف كلمته من داخل الكاتدرائيـة، وألقى قداسـة البابا تواضروس الثانى بابا الإسكندرية وبطريرك الكرازة المرقسية كلمته من داخل المسجد، وحملت كلماتهما معانى المحبه والتسامح والوحدة والإخاء في مشهد نادر الحدوث يجسد "الرباط" بين المصريين الذي أخبرنا عنه سيدنا محمد صلى الله عليه وآله وسلم عندما وصف أهل مصر فقال عنهم: "إنهـم وأهلهم فـي رباط إلى يوم القيامة".

كما تربط مصر ودولة الفاتيكان علاقات جيدة ومتينة، ولا يخفى في هذا السياق أهمية مواقف البابا فرانسيس تجاه مصر وفي جانب آخر تم تشكيل لجنة مختصة لإدراج مسار العائلة المقدسة على قائمة التراث غير المادى لليونسكو.

#### استمرارًا للمسيرة... دستور ٢٠١٤ ودعم المواطنة والتعددية

أما على مستوى الدستور المصري، فقد ضم العديد من الإشارات التي تدفع جميعها إلى تثبيت ركائز المواطنة

والوحدة الوطنية في مصر ولربما من أهم الأمثلة على ذلك الإبقاء في دستور عام ١٠١٢م علي المادة (٤٦) من دستور ١٩٧١م، وإضافة عبارة: "إقامة دور العبادة للأديان السماوية"، وحــذف العبارة التمييزيــة: "بسبب الجنس أو الأصل أو اللغـة أو الديـن أو العقيـدة" المتضمنة في المادة (٤٠) من دستور ۱۹۷۱م، كما تمت إضافة المادة (٣) التي تنص على أن مبادئ شرائع المصريين هي المصدر الرئيسي للتشريعات سواء تعلق الأمر بالأحوال الشـخصية أو الشــؤون الدينية، وأيضًا اختيار القيادات الروحية. كما نــص دســتور ١٠١٤م بتعديلاته التي وضعتها لجنة الخمسين-وقد شرف الباحث بأنه كان ضمن اللجنة المعاونة لممثلي الأزهر الشريف بلجنة الخمسين لتعديــل الدســتور- علـــى وضع ثلاثة ممثلين للكنائس المصرية بجانب ثلاثة ممثلين عن الأزهر الشريف، وفي هذا إشارة إلى أن السيادة للشعب وحده وأنه مصدر السلطات وأساس الوحدة الوطنية، وفي مادته (۵۳) نصص ذات الدستور على نبذ أى تمييـــز بيــن المواطنيــن على

أساس الدين أو العقيدة. كما ضمن دستور ٢٠١٤ في مادته (١٤). حرية الاعتقاد المطلقة وممارسة الشعائر الدينية وإقامة دورالعبادة.

#### التوزيع الجغرافي للكنائس

أبرز تقرير لمجلس الوزراء المصرى صدر بداية عام ١٠٢١م أن التوزيع الجغرافي للكنائس والمبانك التي تم تقنين وتوفيق أوضاعها، والبالغ إجمالي عددها ١١١٦ كنيســة ومبنى، حيث شـهد إنشاء وترميم الكنائس طفرة خـــلال الفترة مـــن ١٠١٤م حتى ١٠١٠م، بعدما انتهت التعقيدات الإدارية التـــى اســـتمرت عقــودًا، وصدرت عدة قرارات لتخصيص أراض لبناء الكنائس بالمدن الجديدة بناء على طلب من الطوائف المسيحية الثلاثة في مصر وتم إنشاء ٤٠ كنيسة وجار إنشاء ٣٤ كنيسة أخرى بالمدنُّ الجديدة خللال الفترة من يوليو ١٠١٤م حتى ديسهبر ١٠١٠م، فضلًا عـن إحـلال وتجديد ٧٥ كنيســة تــم تدميرها فــى أحــداث العنف الإرهابية عام ١٠١٣م.

## ارتفاع مؤشر الاستقرار المجتمعي والمواطنة

بفضل جهود تعزيز قيم المواطنــة التــى حرصــت عليها الدولية المصرية خاصية بعيد ثــورة ۳۰ يونيو ۲۰۱۳م، شــهدت مصر تحسـنًا ملحوظًا في مؤشرات الاستقرار المجتمعي، وفق ما أعلنه المؤشر الخاص بالمواطنة الصادر عـن US New، حيث تقدمت مصر ١٢ مركاً لتأتى في المركز ١٥ عـام ١٠١٠م، مقارنـة بالمركز ١٩ عام ٢٠١٩م، والمركز ٧٥ عام ٢٠١٨م، والمركـــز ۷۷ عـــام ۲۰۱۷م، وتقدمت مصر ١٤ مركزًا في مؤشر الأمن والسلامة المجتمعية ضمن مؤشر السلام العالمي الصادر عين معهد الاقتصاد والسلام، حيث جاءت في المركز الـــ ١٠٠ عام ١٠٢٠م، مقارنــة بالمركز الــ ١١٤ عام ١٠١٤م.

كما ارتفع تقييم مصرفي مؤشر الاستقرار السياسي وغياب العنف بتقرير الحوكمة وغياب العنف البنك الدولي، الصادر عن البنك الدولي، لتسجل ١٦٩ نقطة عام ١٠١٩م، و١٨ نقطة في عاملي ١٠١٧م و١٠١ نقطة عام ١٠١٩م، و١٨ نقطة عام ١٠١٩م،

#### تجربة بيت العائلة المصرية (نظرة نقدية)

#### أُولًا: ماهيّة بيت العائلة:

"بيت العائلة المصرية" هو كيان مؤسسى أطلق فكرته فضيلة شيخ الأزهر أ.د. أحمد الطيب مع قداسة البابا شنوده الثالث بابا الإسكندرية وبطريرك الكرازة المرقسية، عام ١٠١٠م، كهيئة وطنية مستقلة تحت مُسمى "بيت العائلة المصرية" تعمل على نشر ثقافة التعايش السلمى والمواطنة والمحبة في المجتمع المصرى بالحضر والريف. وتجدد طرح هذه الفكرة من قبل فضيلة الإمام الأكبر أ.د. أحمد الطيب شيخ الأزهر الشريف بعد أحداث كنيسة القديسين بالإسكندرية في مطلع عام ٢٠١١م، وفى شهر أكتوبر عام ٢٠١١ صدر قرار رئيس مجلس الوزراء عصام شرف رقم ١٢٧٩ لسنة ٢٠١١ بالنظام الأساسى لبيت العائلة، ليبدأ في تنفيذ أهدافه التي أنشئ من أجلها. ويجمع بيت العائلة عددًا من الشخصيات الكبرى بالأزهر الشريف، والكنيسة، وشخصيات أخرى من خارج مؤسسة الأزهر، والكنيسة، كلهم متخصصون في علوم الحضارة، والأديان، والتاريخ، والقانون، والشريعة، والتربية.

#### ثانيًا: مفهوم التعددية عند بيت العائلة المصرية:

من خلال الأهداف الذي أسس من أجلها "بيت العائلة المصرية"، يمكننا أن نستشف أن مفهوم التعددية عند "بيت العائلة" ينضوي تحت عدة أهداف يمكن تلخيصها في أن السعي إلى تحقيقها هو من أجل إرساء مبادئ التعددية في المجتمع المصرى.

#### وتتمثل في:

ا- العمـل علـى الحفاظ على النسـيج الوطنـي الواحـد لأبناء «مصـر»، ومـن أجل تحقيـق هذا الهحدف، لـه الاتصال والتنسـيق مـع جميـع الهيئـات والـوزارات المعنيـة فـي مصـر وتقديـم مقترحاتـه وتوصياتـه إليها، وكذا عقـد المؤتمـرات واللقـاءات في جميـع محافظـات «مصـر».

المشـــتركة بين الأديان والقواســم المشــتركة بين الأديان والثقافات والحضارات الإنســانية المتعددة. ٣- بلــورة خطـاب جديــد ينبثــق منه أســلوب من التربيــة الخُلقية والفكريــة، بمــا يناســـب حاجات الشــباب والنــشع، ويشــجع على

الانخراط العقلي في ثقافة السالام ونبذ الكراهية والعنف. 2- التعرُّف على الآخر، وإرساء أسس التعاون والتعايش بين مواطني البلد الواحد.

٥- رصد واقتراح الوسائل الوقائية
 للحفاظ على السلام المجتمعي.

وبالفعال انطلق العمال على تأسيس هذا الكيان المهم والفريد مان نوعه في المنطقة العربية، وبعد عدة اجتماعات ونقاشات تم الاتفاق بيان الأزهر الشريف والكنيسة القبطية على هذه الأهداف.

بيت العائلة من الفكرة إلى الواقع: ظهرت فكرة "بيت العائلة المصرية" بعد واقعة «كنيسة سيدة النجاة بالعراق» في الأكتوبرعام ١٠٠١م، ثم تجدد طرح الفكرة وتم تنفيذها بعد الاعتداء على «كنيسة القديسين بالإسكندرية» في الدقائق الأولى من غُرّة عام الدقائق الأولى من غُرّة عام المشرق الأوسط» لإحداث فُرقة تخطيطًا موجَّهًا إلى منطقة الشرق الأوسط» لإحداث فُرقة بين المسلمين والمسيحيّين بين المسلمين والمسيحيّين فيها، يشتمل على نشر فكر إرهابي مودّاه «رفض الآخر».

فحاءت المبادرة أثناء زيارة وفد «الأزهر» برئاسة الإمام الأكبرأ. د. «أحمــد الطيــب» إلى قداســـة «البابا شــنودة الثالث» فــي الثاني مـن ينايـر ٢٠١١م، لتقديـم العزاء، فعرض فضيلته الفكرة على قداســـته ولقيَــت ترحيبًــا منــه، وبدأ التنفيذ العملي لتحقيقها. حينها اقترح فضيلة الإمام الأكبر الأستاذ الدكتورأحمد الطيب - شيخ الأزهر الشريف- فكرة إنشاء كيان يجمع جهود الأزهر الشريف كأكبر مؤسسة دينية إسلامية والكنيسة القبطية لما لها من ثقل وتاريخ في المجتمع المصرى، للعمل سويًا على تحقيق المواطنة وتعزيز العيش المشترك ونبذ الكراهية والعنف باسم الدين.

وقد حازت الفكرة على إعجاب قداسة البابا الراحل شنود الثالث بابا الإسكندرية، بطريرك الكرازة المَرقسية السابع عشر بعد المئة، فوافق على الفكرة والمشاركة في تأسيس «بيت العائلة المصرية».

وربماكان هُدا الإعجاب نتيجة رغبة البابا شنوده حينها في إيجاد صيغة اجتماعية دينية شبه رسمية تسهم في تخفيف التوتر الطائفي،

ومواجهته سعيًا للحدمنه تمهيدًا لتجفيف منابعه إن أمكن كما أن مكانة الأزهر والكنيسة كافية لتذليل أي عقبات أو تحديات قد يواجها مثل هذا الكيان.

#### الهيكل الإدارى لبيت العائلة:

كأى مؤسسة تسعى إلى النجاح كان لا بـد لكيـان مؤسسـي كبير مثل "بيت العائلة"، الذى يضه أكبر مؤسستين دينيتين في المنطقة العربية أن يكون له تشكيل إداري واضح ومنضبط، لذا تم إنشاء هيئة إداريـــة مشـــتركة باســـم «بيــت العائلة المصرية»، برئاسة فضيلة «شييخ الأزهر الشريف» و«بابا الكنيسة القبطية الأرثوذكسية»، ومقرها الرئيس «مشيخة الأزهر بالقاهرة»-وحاليًا يمثل «الأزهر» فضيلة الإمام الأكبر الشيخ أ. د. «أحمد الطيب» شيخ الأزهر الشريف، ويمثل «الكنيسة القبطية الأرثوذكسية» قداسة «البابا تواضروس الثاني». كما تجمع الهيئة الإدارية كذلك ممثلي الطوائف المسيحية المختلفة في «مصر» وعددًا من الخبراء والمتخصصين طبقًا للمادة الرابعــة من قــرار مجلــس الوزراء

رقصم ١٢٧٩ لسنة ١٠١١ الصادر بتاريض ١٢/ ١٠١ /١٠١١م بالنظام الأساسي لبيست العائلة المصرية.

كما تـم تعيين لـ«بيـت العائلة المصريـة» أمين عـام وأمين عام مساعد. ويتم التعييـن بالاختيار مـن قبـل شـيخ الأزهـر والبابا طبقًا للمـادة الخامسـة من قرار مجلس الـوزراء المُشـار إليه.

### ويتولى إدارة "بيت العائلة المصرية":

× مُجلس الأُمناء: لا يقل عدد أعضائه عن ١١ ولا يزيد على ١٧ عضوًا، ويتكون المجلس الحالي مـن ٢٧ عضـوًا برئاسـة الإمـام الأكبر الشيخ أ.د. «أحمد الطيب» شيخ الأزهر الشريف وقداسة «البابا تواضروس الثاني» بابا الإسكندرية، ومن بين الأعضاء ٤ وزراء بصفتهم وهمم وزراء الأوقاف والثقافة، والشباب والرياضة، والهجرة وشئون المصريين بالخارج، و٤ من علماء الدين الإسكلامي، وآمن رجال الدين المسيحي يمثلون الطوائف المسيحية في مصر، وباقي الأعضاء خبراء ومتخصصون يعملون بالأزهر أو الكنيسة أو مقربون منهما، طبقًا للقرار المشار إليه آنفًا، وقد طبقت

معايير القرار في الاختيار.

\* ويعقد المجلس اجتماعات دورية، ويمكنه عقد اجتماعات طارئة حسبما تتطلب الأحوال، وهدو الذي يضع السياسات العائلة المصرية» ويُشرف على تنفيذها.

\* المجلس التنفيذي: يرأسه الأمين العام، ويعاونه الأمين العام المساعد، ويختص بتنفيذ السياسة العامة، ويضم مقرري اللجان والمقررين المساعدين. كما خصص بيت العائلة في تقسيًامه الإداري لجان منبثقة عين المجلس التنفيذي منها: لجنة الشباب ولجنة التعليم ولجنة الخطاب الديني.

\* «لجنة الخطاب الديني». وهدفها: تجديد الخطاب الديني بما يناسب تحقيق أهداف «بيت العائلة المصرية» ورسالته وقيم المجتمع. تدريب الأئمة والقساوسة في مختلف محافظات الجُمهورية. عقد لقاءات شهرية أو ربع سنوية ليوم واحد أو عدة أيام، لترسيخ القيم في حياة الناس مثل: الرحمة، والمحبة، والتعاون، والمسؤولية، والانتماء إلى الوطن، والسماحة، والتفاني في العمل. إلخ.

وينظم بيت العائلة مؤتمرًا سنويًا،

بمقر الكاتدرائية المرقسية بالعباسية، لضبط الخطاب الديني الإسلامي والمسيحي، وإرساء قيم الرحمة والتسامح والمحبة والتركيز على القيم الإنسانية المشتركة.

والمتابع لنشاط لجنة الخطاب الديني ببيت العائلة المصرية يلاحظ تركيزها على إظهار لقاءات الأئمة والقساوسة معًا وإسرازه إعلاميًا، في استمرار لما درج عليه الإعلاميًا، في مصر، مع قلة المخرج الفعلي في مجال الهدف الأساسي المرجو من اللجنة، الذي تحمل اسمه وهو تجديد الخطاب الديني.

#### الميزانية

"ميزانيــة بيــت العائلــة" تقــوم على التمويــل الذاتــي، لأن العمل فــي بيــت العائلــة تطوعــي بلا أجــر، أو مقابــل عمــل خيــري، ويُســاهم فــي التمويــل الأزهــر الشــريف، والكنائــس المصريــة، للشــريف، والكنائــس المصريــة، مدنيــة، وأهليــة، وكذلــك مــن جهات الأفراد مــع الحــرص التــام على عــدم تأثيــرجهــات التبــرع على طبيعــة عمــل بيــت العائلــة، أو طبيعــة عمــل بيــت العائلــة، أو هيمنتهــا الفكريــة، أو المذهبية، أو الثقافيــة، بينمــا يتنافـــى مع المبــادئ، والأهــداف، ونزاهــة المبــادئ، والأهــداف، ونزاهــة والمبــادئ، والأهــداف، ونزاهــة والمبــادئ، والأهــداف، ونزاهــة

وسائل تحقيق هذه الأهداف، وتودع الميزانية العامة في حساب بنكي للإنفاق منها، وتخضع الميزانية، والحساب للمراقبة، والمتابعة ضمانًا للنزاهة، والانضباط.

ولم تتوفر للباحث فرصة الاطلاع على الميزانية، إذ لم ينشر بيت العائلة المصرية ميزانيته، حتى يمكن تحليلها لرصد التبرعات الإسلامية والمسيحية، وما إذا كانت هناك تبرعات حكومية أو غير حكومية.

#### الخطوات والإجراءات التي قام بها "بيت العائلة" لتنفيذ أهدافه:

قام "بيت العائلة المصرية" منذ إنشائه وحتى الآن عبر لجانه المختلفة، بخطوات وإجراءات متنوعة في دعم إدارة التعددية والعيش المشترك بين أبناء الشعب المصري كافة، الشتعال أزمات من شأنها والتدخل لإطفاء أية بوادر لاستقرار المجتمعي تهديد الاستقرار المجتمعي والسلم الاجتماعي، ولذلك جاء توسعات فروعه لتشمل جاء الستكمال بقية الفروع حاليًا، استكمال بقية الفروع لتشمل محافظات مصر كافة.

### ويمكن تلخيص تلك المجهودات على سبيل المثال لا الحصر في:

× لجنة المصالحات: التي كان لها دور كبير في حفظ النسيج الوطني والحفاظ على العيش السلمى ووأد الفتن وتحقيق سلامة البناء المجتمعي، حيث تدخل لحل الكثير من النزاعات والأزمات ذات البعد الطائفي على محدار الأعصوام الماضية، وإن عاب عليه اعتمادها العرف لا القانون في إجراء المصالحات. × في أسيوط نجح بيت العائلة في إنهاء ٥٥ خصومة ثأرية، كما أنه يعقد عديدًا من الندوات في محافظات: "بورسعيد، والإسماعيلية، والقليوبية، والأقصر، والبحر الأحمر، والمنوفية"، حيث أقام بها عديدًا من الأنشطة الشبابية، والرياضية، والاجتماعية. ويعتمد بيت العائلة على تأثير القيادات الدينية الإسلامية والمسيحية على البيئات الريفية فى الأقاليم إذ مازالت هذه القيادات تتمتع بقدر معقول من المصداقية والثقة في تلك الأوساط.

\* تشكيل لجنة التوعية الدينية ولجنة المصالحات، لتبصير الناس بأمور دينهم ودنياهم ووأد الفرقة والخلاف في مختلف المحافظات، وقد أخذت هذه اللجان على عاتقها منذ بدع

عملها القضاء على عادة الثأر في ربوع الوطن خاصة في صعيد مصر، ونجمت في حل عدد من قضايا الثأر، كان أبرزها المشاركة في مبادرة "سوهاج خالية من الثأر"، وإنمام الصلح وإنهاء الخصومة الثأرية بين عدد كبير من العائلات في صعيد مصر.

\* قامت لجنة التعليه بالاهتمام بفئة الشباب بقطاع التعليم قبل الجامعي، والأنشطة الثقافية لغرس القيم الإيجابية لديهم، وأهمية التنسيق بين لجنة التعليم والمؤسسات التعليمية والمراكز الثقافية لتعزيزدور اللجنة الثقافي.

ويعتمد بيت العائلة على صلاته الجيدة مع أجهزة الدولة من وزارات ومحافظات وهيئات، وسماحها باستخدام مقارها والقدرات المادية والبشرية المتوفرة في تنفيذ الأنشطة المُشار إليها.

\* قامت لجنة الخطاب الديني بإطلاق عدد من البرامج التوعوية لدعم الدولة في الحرب على الإرهاب، والرد على شبهات المتطرفين وتوعية المواطنين بقيمة الوطن والحذرمن الفتن والشائعات.

عقد عدد من البروتوكولات والاتفاقيات مع بعض الجامعات

منها جامعة القاهرة وجامعة عين شهس بشهل جميع المجالات والأنشطة المختلفة التعليمية وغيرها، وذلك لعقد عدد من الندوات والحديث مع الشباب، والتوعية من مخاطر المتطرف، بالإضافة النسيج الوطني بين أبناء الشعب المصري.

والمنشور عن هذه البروتكولات لا يتضمن تفصيلات تسمح بتحليلها بشكل دقيق وتفصيلي وإن كان من المُلاحظ أن هذه البروتوكولات من خلال الأخبار الصحفية الواردة عنهاتسم بالعمومية ولا تشتمل على تصور استراتيجي أو خطط تنفيذية، كما أنه يغيب عنها البيات المتابعة والتقييم.

## هــل نجحــت مجهــودات بيت العائلــة المصرية فــي تحقيق التعديــة فــي مصر؟

كان من المهم عند كتابه هذه الورقة البحثية معرفة آراء بعض قيدات بيت العائلة المصرية من خلال تصريحاتهم الصحفية بعد أن حالت الظروف دون عقد مقابلات شخصية معهم، وكذلك مع الناشطين في

مجال الحواربين أتباع الأديان في مصر للوقوف على نتائج واضحة حول مجهودات بيت العائلة المصرية وأنشطتها. وما إذا استطاعت أن تحقق الأهداف المرجوة منها في تحقيق المواطنة والتعدية في مصراً م لا؟

#### دور حقيقى وفعال

لتكن البداية مع الأنبا إرميا، مُمثل الكنيسة القبطية الأرثوذكسية في بيت العائلة المصرية، الني قال في لقاء المصرية، الني قال في لقاء صحفي مع موقع "انفراد" عن إن البابا إنشاء بيت العائلة: "إن البابا شيوده الثالث نجح مع شيخ الأزهر في تأسيس هذه الهيئة وبذل مجهودًا كبيرًا جدًا في تأسيسها وسط ظروف الثورة وغيرها، وحاليًا نعمل على تأسيس الفروع".

وأكد الأنبا إرميا أن لبيت العائلة دورًا فعالًا وحقيقيًا، فمثلًا في لجنة الخطاب الديني علمّنا الشيوخ والقساوسة كيف الشيوخ والقساوسة كيف يتعاملون معًا، فأنا أتعامل مع الشيوخ لأني أسقف لكن أذكر أول لقاء بين الطرفين تم في المركز الثقافي القبطي، وحين وضعنا الطعام أمامهم جلس

القساوسة في ناحية والشيوخ في ناحية أخرى، فطلبنا منهم الاندماج وبعدها بأيام نشأت بينهم صداقات عميقة وهو ما يسهم في حل المشكلات خاصة في القرى والأرياف. ولم يقدم الأنبا إرميا بيانات أو إحصاءات تؤكد ذلك.

كذلك يرى الأنبا بنيامين، مطران المنوفية، أن لبيت العائلة دور في خمسة مجالات، أهمها السلام الاجتماعي أهمها المشكلات، وأشار إلى أن العلماء أصحاب الفضيلة والآباء الكهنة يتدخلون لحل المشكلات في القري والريف بحداً من الجلسات العرفية التي يقودها الأمن ويشعرون فيها الناس بالظلم ولا يشعرون بالراحة في الكلام.

ويتابع: "ومن خلال بيت العائلة توصل الناس لاتفاق في مشاكل بقرى المنوفية، كذلك يلعب بيت العائلة دورًا أيضًا في مشكلات بناء دور أيضًا في مشكلات بناء دور في بناء الكنيسة ويساهمون في مواد البناء، وكذلك يفعل المسيحيون، وفي الأعياد والمناسبات يصلي المسلمون ويحرسهم المسيحيون مثلما

حدث في ثــورة ٢٥ ينايــر، والمجال الخامس هو الطــوارئ والاحتفالات القوميــة".

# ومن جهة أخرى ثمنة انتقادات لبين العائلة نتناولها في هنذا الجنزء التالي: <u>لا يحرك ساكنًا:</u>

على النقيض يرى البعض أن بيـت العائلـة المصريـة لـم يستطع الوفاء والقيام بالمهمة التي أنشيئ من أجلها بشكل كامل، وأن بيت العائلة يواجه عددًا من التحديات، وتبدأ على المستوى البنيوى حيث لا توجد إستراتيجية محددة وواضحة المعالم، ويبدو ذلك جليًا من خللل أزمتين أساسيتين، أولهما: الانفصال شبه التام بين أنشطة اللجان التنفيذية بعضها بعضًا، وتراجع درجة التنسيق بينها، والتبايان في درجــة الاهتمـام بـكل منهـا، وثانيهما: ترتبط بالانفصال بين المركز والفروع، لا سيما مع عدم وجود إستراتيجية للعمل خاصــة بالفــروع أو خطــة عمل حسب احتياجات كل محافظة. ويلاحــظ الباحث أن نشــاط لجان بيت العائلة موسمي في غالبه، إذ يرتبط بتبادل التهاني

في الأعياد، كما أن العمل التطوعي بلجان بيت العائلة، وغياب الكوادر التنفيذية ذات الكفاءة يؤثر على نوعية النشاطات والتنسيق بينها خصوصًا في المحافظات بعيدًا عين العاصمة.

وفي ذلك الإطاريشير آخرون إلى أن قضايا النزاع والمصالحات لا تحظى بأهمية كبيرة، فمن ضمن ثماني لجان يتشكل منها المجلس التنفيذي لبيت العائلة يوجد لجنة واحدة، وهي لجنة الطوارئ هي فقط المنوط بها متابعة الحالات والحوادث الطارئة التي تمس الوحدة الوطنية.

وهنا يمكن القول إن تقسيم لجان بيت العائلة ليم يراد منه اتباع نهج إطفاء الحرائق على أهميته، وإنما المساهمة في التأسيس الديني والفكري المجتمعي لاستمرار العيش المشترك بين المسلمين والمسيحيين وتحسين حالته. والمفكر كمال زاخر، مؤسس والمفكر كمال زاخر، مؤسس التيار المسيحي العلماني، أن اليائلة أنشئ في ظروف غامضة، لمحاولة علاج مشاكل للحم ينجح الزمن في علاجها

بطريقة تتماشى مع طبيعة تلك المناطق، إلى أن انتقلت إلى المؤسسة كل أمراض الدواوين الحكومية وعيوب الإدارة المحلية، حيث يراعي التمثيل فيه التوازن بين المسلمين والمسيحيين ولا يراعي النوعية، ومن ثم وجود بيت العائلة هو مجرد محافظة على الشكل الاجتماعي في العلاقة بين القساوسة والشيوخ".

وتساءل زاخر: "هل لاحظنا في الشارع، أن الكراهية تراجعت بعد تأسيس بيت العائلة، مشبهًا البيت بفكرة البيوت المصرية، حيث يذكرنا بالسادات حين قال إنه رب العائلة المصرية وأعطى للقانون إجازة، وينقلنا من الدولة إلى القبيلة، ومن الكيان المؤسسي الرسمي إلى الكيان الاجتماعــى الأقرب إلــى العرف". واعتبر زاخرأن تدخل بيت العائلة فى حـل القضايا بمثابـة اعتراف بأن العرف هو السائد وآخر ما يصل إليه هو إصدار توصيات فقط، مُعبرًا عن خشيته من أن يتحول هـذا الكيـان إلى مجرد واجهــة للنفاق الاجتماعــى بين المسلمين والأقباط.

واستطرد: "أن بيت العائلة، لا يقترب من تكليفه الأساسي، ويبدو وكأنه

لا يعيش معنا، ولا يحرك ساكنًا، غير البيانات التي تشجب وتستنكر وترفض وتصمت، إزاء كل الأعمال الإجرامية التي تستهدف النسيج الواحد والتي تمزق الوحدة الوطنية". فيما رفض الكاتب والباحث كريم كمال، رئيس "الاتحاد العام لأقباط من أجل الوطن"، الجلسات العرفية التي يدعو إليها بيت العائلة المصرية، قائلًا إن الجلسات العرفية ضد دولة القانون وضد المواطنة بين النسيج الوطني.

وطالب "كريم" بتطوير دور "بيت العائلة" بحيث يكون دور بحث تجديد الخطاب الديني وإرساء قيم المواطنة وتنظيم ندوات في الريف وقرى الصعيد من أجل غرس تلك القيم والقضاء على التطرف، ولكن إذا كان بيت العائلة يرى أن دوره الوحيد هو عقد الجلسات العرفية، فهنا يصبح ليس له دور لأنه لا بديل عن سيادة القانون على الجميع.

أما فادي يوسف، مؤسس "ائتلاف أقباط مصر"، فقد أوضح لصحيفة "الدستور" المصرية، أن "بيت العائلة" ليس له أي وجود أو تأثير في الشارع المصري برغم الآمال والطموحات وقت تأسيسه منذ سنوات طويلة.

وتابع: "ولكن الآن لا يوجد له أي دور بالمجتمع والأغرب من ذلك هو نشاطه مؤخرًا، في عرقلة تنفيذ

القانون بالتدخل في الأزمات الطائفية، وعقد جلسات صلح عرفية لإهدار حق المعتدى عليهم بدعوة المصالحة دون رد الحقوق لأصحابه". والمتابع لانتقادات الأخصائيين والنشطاء الأقباط لبيت العائلة يلاحظ اتفاقهم على وصفه بأنه امتداد للجلسات العرفية وأنه كيان اجتماعي أقرب للعرف وغير مؤسسي، وينطلق هـــذا النقد مـــن افتراض مـــؤداه أن القاندون وسيادته على الجميع كفيل وحده بإدارة التعددية الدينية، ثم يعودون لنقد بيت العائلـــة بأنـــه ليـــس لديـــه تأثير فى "الشارع" وأنه ليسس لديه دور فــى المجتمع".

يُضاف لذلك أن بيت العائلة المصرية كيان مؤسسي صدر بشأنه قرار مجلس الوزراء رقـــم ١٢٧٩ لسنة ١٠١١م يحدد النظام الأساسي لبيت العائلة المصرية، كما أصدر الأزهر الشريف والكنيسة الأرثوذكسية قرار رقم ١ لسنة ١٠١٨ بتشكيل مجلس أمناء بيت العائلة المصرية.

وبالطبع القوانين والقرارات ليست كفيلة وحدها بمعالجة قضايا تاريخية اجتماعية مزمنة "لم ينجح الزمن في علاجها بطريقة تتماشى مع طبيعة تلك

المناطــق"– علـــ حــد تعبيــر أحد نقاد بيت العائلة-فهـــل لكيــان ســواء كان مؤسسييًا أو اجتماعيًا أن يعالجها في سنوات قليلة. كما أن موقف "كمال زاخر" من بيت العائلة يتناقض مع منطق موقف من كيان رسمي أنشيئ هـذه المرة بقرارجمه وري، وهي «اللجنة العليا لمواجهة الأحداث الطائفية»، يرأسها مستشار الرئيس لشـــؤون الأمــن ومكافحة الإرهاب، وتضم في عضويتها ممثليان عان هيئاة عمليات القوات المسلحة، والمخابرات الحربية، والمخابرات العامة، والرقابــة الإدارية، والأمــن الوطني. فهو يرحب بقرار تشكيل اللجنة ويصفه بأنه «خطوة إيجابية لمواجهة الأحداث الطائفية والإرهاب»، وقال إن «اللجنة تضم بجوارجهاز عمليات القوات المسلحة، أجهزة المعلومات، مُمثله في المخابرات العامة والحربية، وممثلًا للرقابة الإدارية. ثم يقول "الحل الأمنى غيركاف لعلاج المشكلة، ولو طرحنا البعد الثقافي والاجتماعي، فالمساألة تحتاج إلى أخذ وعطاء ومدارس حتى نصل لنتيجــة، تتمكن مــن تغيير وجدان

تم تكوينه عبر عقود من الزمن بشكل منظرف، وهو أمر يحتاج إلى وقت طويل» "أ.

وكما ذكرنا سابقًا فإن مجلس أمناء بيت العائلة يضم وزراء الأوقاف والشباب والرياضة بالإضافة إلى رجال الدين من الأزهر والكنيسة، وهمتهم في تعديل الثقافة تحتاج لوقت طويل.

٣١ – مواجهة بالسياسة والفكر للفتن الطائفية في مصر، صحيفة الشرق الأوسط، متاح على الرابط: https://aawsat.com/home/article/1533081

#### خاتمة

من خلال البحث تبين وجود مجهودات واضحة لبيت العائلة مجهودات واضحة لبيت العائلة المصرية منذ إنشائه وحتى اليوم، وأنه ساهم في حل الكثير من المشكلات والأزمات، وإن كان يبدو أن هناك بعض القصور في تحقيق أهدافه ورسالته، وثمة حاجة ملحة ليتطور ليواجه التحديات الكبيرة التي توجد على أرض الواقع والتي تحتاج إلى وضع حلول جذرية لها. ولعل ذلك يرجع إلى الروتينية وفي الأداء وعدم وجود إستراتيجية في الأداء وعدم وجود إستراتيجية

لتحقيق هذه الخطة، وكشف حساب سنوى عما تحقق أو لــم يتحقق مــن خطــة العمل، كذلك يحتاج بيت العائلة المصريــة إلــى تركيــز العمــل على المبادرات والأنشطة التي يتهم تنفيذها على أرض الواقع لدعه وتعزيز المواطنه والعيش المشترك وقبول الآخروخاصة بين فئة الشباب، كما على بيت العائلة المصرية أن يوقع عـــددًا مـــن اتفاقيات التعـــاون مع المنظمات والمراكز المحلية والدوليـــة التـــى تعمل فـــى مجال الحوار وتعزيز المواطنة والعيش المشترك للاستفادة من خبراتهم العملية في تنفيذ مبادرات على أرض الواقع.

وفي إطار السعي للمساهمة في تحسين أداء "بيت العائلة المصرية" تقترح الدراسة إجراء مزيد من الجهد البحثي المعمق حول سؤال بحثي، المحال وهو: كيف يتحول المجال وهو: كيف يتحول "بيت العائلة" ليصبح مفوضية وطنية ضد التطرف والعنف المستند لأسباب دينية مغلوطة? ليزداد إسهامه في إدارة التعددية الدينية في مصر.

# قائمة المصادر والمراجع:

– القران الكريم

- صحيح مسلم، الإمام الحافظ أبي الحسين مسلم بن الحجاج القشيري النيسابوري، لمحقق: صدقي جميل العطار الناشين: دارالفكر، سنة النشين

- سامح فوزي وسميرمرقص، إدارة التعددية الدينية: الأقباط في مصر نموذجًا، (بيروت: مبادرة الإصلاح العربي، ١٠١٦م). - تصريحات المرشد مشهور صدمت المجتمع المصري. مصر: الأقباط بين الحكومة والإخوان، متاح على الرابط: http://www.alhayat.com/article/1888608

- الإخوان والأقباط دماء علي الصليب، صحيفة الوطن، متاح على علي علي علي علي علي الرابط:

https://www.elwatannews.com/news/

details/1735553

- عبد الله أحمد اليوسف، مفهوم التعدية في الفكر الإسلامي المعاصر، متاح على الرابط:

https://annabaa.org/nbahome/nba74/ta'adudiya.htm

- (د. محمـود كيشـانة- التعددية الدينيـة في الإسـلام قـراءة في صحيفـة المدينـة-ملـف بحثى

التعددية الدينية ومنطق التعايش أو في الحقيقة المفتوحة مؤمنون بلا حدود). و (حازم الطاوابي، التعدد والإرهاب (الأزمة بين الاحتكار والتعميم). دار الحكمة، بيروت، لينان، طا، (۱۰۰م).

The Most Religious Countries, Ranked by Perception, U.S news, available at https:// www.usnews.com/news/best-countries/ articles/-10most-religious-countriesranked-by-perception

- حاتــم الطحــاوي، الديــن والمجتمــع والدولة فــي العصور المســيحية القديمة والوســطى، محلــة التفاهــم، متــاح علــى الرابــط:

https://tafahom.mara.gov.om/storage/altafahom/ar/017/2007/pdf/05.pdf - عمر الإسكندري، وأ. ج. سفيدج:

تاريخ مصر إلى الفتح العثماني.

- بتلب ألفرد؛ ترجمة وتحقيق: مُحمَّد فريد أبوحديد (١٩٩٠). فتبح العبرب لمصر (الطبعة لأولى). القاهرة - مصر: مكتبة مدبولي. انظر أيضًا مادة / Copts في Coptic Church في الرابط:

http://www.oxfordislamicstudies.com/ article/opr/t125/e457 https://www.copts-united.com/Article.

php?I=2344&A=217523

- المستشار طارق البشري، "المسلمون والأقباط في إطار الجماعة الوطنية"، القاهرة: دار الشروق، ط ٢، ١٩٨٨م.

- سامح فوزي وسمير مرقص، "إدارة التعدديــة الأقباط في مصر نموذجًــا"، ١٠١٦م).

- مدحت قلادة، الأقباط بين الماضي والحاضر والمستقبل، متاح على الرابط:

http://www.ahewar.org/debat/show.art.

asp?aid=122163&r=0

- جايسون براونلي، العنف ضد الأقباط والمرحلة الانتقالية في مصر، مركز كارنيجي، متاح على الرابط:

https://carnegie-mec.org/14/11/2013/ar-pub53607-

- مواجهــة بالسياســة والفكــر للفتــن الطائفيــة فــي مصــر صحيفة الشــرق الأوســط، متاح علــى الرابط:

https://aawsat.com/home/article/1533081

- د. منيــر الدومانــي؛ الطريق إلى مصــر- الفتــح الإســلامي لمصر رؤيــة جديدة.

- كامــل صالــح نخلــة، وفريــد كامــل؛ تاريــخ الأمــة القبطية. - الأســئلة المحرمــة هــل يكره الأقباط عمــرو بن العــاص، متاح علــى الرابط؛

https://www.youm7.com/story/2/7/2017

- القــس منســى يوحنـا، تاريخ الكنيســة القبطيــة.

- انظـر سـيرة القـس منسـي يوحنا علـى الرابـط:

https://www.christian-dogma.com/t1686854

- أبو عمرو الكندي، "الولاة والقضاة" ط. دار الكتب العلمية. - أبو القاسم عبد الرحمن بن عبد الحكم - "فتوح مصر والمغرب" (، ط. مكتبة الثقافة الدينية).

- المقريزي، "المواعظ والاعتبار بذكر الخطط والآثار" (٤/ ٣٧٤. ط. دار الكتب العلمية)

- د. وليم سليمان قلادة وآخرون "المواطنة تاريخيًا، دستوريًا، فقهيًا" القاهرة: المركز القبطي للدراسات الاجتماعية، ١٩٩٨م.

- ألبير فهيم، "محمد علي باشا والأقباط"، متاح على الرابط:

# التعددية وقبول الآخر خبرات حياتية وتجارب مصرية

يوسف إدوارد ا

## مقدمة

التنوع سمة الطبيعة، وهي موجودة فى كل مكان وكل زمان، ولعل المعضلة الأكبر لا تأتى من عدم الاعتراف بالتنوع والاختلاف من حيث المبدأ، فهذا أمريتناقض مع الواقع، ولكن هذه المعضلة تتجسد بدرجة أكبر- وربما أخطر- حين يتفق على وجود التنوع كأمر حتمى في المجتمع، في السياسة والاقتصاد والدين والقيم والروابط الإنسانية، وفى الوقت نفسه يختفى الأسلوب أو المنهج المناسب لإدارة هذا التنوع بصورة صحية تسمح بالتطور والتعايش بين الجميع رغم الاختلاف ويقيم مجتمعًا متماسكًا غير مشتت وقادر على الاستفادة

من تنوعه الطبيعي ومن طريقته في الحياة.

المشاهد القادمة ما هي إلا محاولة لضبط المعايير المزدوجة للتفاعل مع التنوع الإنساني، والتي تعني أن طرفًا ما يعطي لنفسه الحق في تطبيق أولوياته دون أن تكون محلًا للاتفاق العام، ما يفسح مجالًا أمام الطرف الأضعف للشعور بتبدد القدرة على الرد، وبالتالي الاستسلام للكراهية، ومن ثم العنف المجتمعي المضاد.

# تجارب في الميزان من واشنطن.. إدارة التنوع نموذجًا

لا أقول جديدًا حين أذكرِّكم ونفسي بحاجتنا الإنسانية الماسة إلى التعايش الثقافى؛

' مسئول الإعلام بالهيئة القبطية الإنجيلية للخدمات الاجتماعية (CEOSS)- مصر. زميل مركز الحوار العالمي (كايسيد).

فالعالم الإنساني شرقًا وغربًا يتسم بخصيصة جوهرية ثابتة لا تتخلف على مر العصور وباختلاف الأمكنة. أعني بذلك خاصية التنوع والاختلاف: فالبشر مختلفون في الألوان واللغات والانتماء العرقي وفي عقائدهم أيضًا: إذًا ليس أمامنا سوى خيار واحد هو التعايش الثقافي.

والتعايش الثقافي موضوع حيوي وضرورته تفرض نفسها علينا تلقائيًّا، لأننا لن نتفق، هكذا أخبركم بكل وضوح: فهل من الممكن أن نتنازل عن هوياتنا الثقافية أو عن انتماءاتنا الطائفية؟ هل من السهل على الإنسان أن يبدل هويته بأخرى؟ بالطبع لا، فما الحل؟ ما الحل ونحن كنا وما زلنا وسنظل مختلفين؟

الحل هو التعايش الثقافي، وهو القضية المصيرية العميقة جدًّا لدرجة لا يغنيها ولا يشبعها أي طرح سطحي أو عبارات إنشائية درجنا عليها في كتابات لا تقدم جديدًا ولا تطرح مفيدًا، وفي مسلسلات تصيب المشاهد عادةً بالتخلف العقلي وتدفعه دفعًا إلى كراهية مفهوم الوحدة الوطنية بسبب السيناريو

المهترئ والحوارات السمجة. نحـن بحاجــة إذًا إلــي تنــوع في السرؤى والأفكار وإلى جدية في الطرح ومناقشية علمية لظاهرة موجودة ومتجذرة وتحتاج إلى بحث وتمحيص. وكباحث في الشاًن العام ومهموم بقضايا المواطنة والحواربين أتباع الأديان حملت بين جوانحي همًّا عميقًا ومؤرقًا ومضمونه كالآتى: "كيـف نتعايـش كمصرييـن، بل كيف نتعايش كبشر؟" وفي إطار بحثى عن الحل وافاني القدر بتجربة مميزة في الولايات المتحدة الأمريكية، من خلال مشاركتي مع مجموعة من الشباب العربى لنكون جزءًا من برنامــج الزائــر الدولــي للولايات المتحدة الأمريكية، وهدو برنامج تقوم به الحكومة الأمريكية كل عام في عدة مجالات مختلفة لتبادل الخبرات مع القيادات الشابة من مختلف أنحاء العالم، ويتم اختيار الأشكاص حسب ترشيح سفارات الدول التـى ينتمـون إليها.

ويهدف البرناميج إلى التعرف إلى التعرف إلى طبيعة الحريات الدينية وإدارة التنوع داخل المجتمعات الأمريكية، من خلال زيارات واجتماعات ومقابلات لغالبية

المؤسسات المعنية بالحرية الدينية وإدارة التنوع، بداية من وزارة الخارجية ومفوضية الحريات الدينية بواشنطن إلى مؤسسات مجتمع مدني ومؤسسات دينية مختلفة لبعض الولايات الأخرى كنيفادا وتكساس وفلوريدا.

ومن خلال هذه التجربة تبين لـــ أنــه لا يمكــن أن ترتقــي المجتمعات دون التنوع الثقافي، إذ لا يمكن أن نتقدم ونحن نحصر أنفسينا في قالب واحد من الأفكار فاختلاف وجهات النظر طبيعــــة كونيــــة وليـــس معوقًـــا للنهضة، والدليل القائم أمامنا يتمثل في الولايات المتحدة والطفرة التي حققتها في كل المجالات منذأن خرجت كقوة عظمي بعد الحرب العالمية الثانيـة، ولا أنكـر أن الولايـات المتحدة لم تعد القطب الأوحد كما كانت منذ انهيار الاتحاد السوفيتي، لكنها لا تزال تحافظ على ميزان قوتها، ونحن لا ندافع إطلاقًا عن كل مواقفها، ولكننا فقط نعبّرعن إعجابنا بنمط حياة استطاع أن يستوعب الأطياف الدينية والعرقية كافة. ولكي نحمي التنوع الثقافي علينا أولًا أن نقربه كأمر واقع، وأن نعيى جيدًا كيف تكفيل

القانون الدولي بحمايته، وأن نؤمن بضرورة التعايش السلمي كأمل وحيد وطوق نجاة لمصر وللبشرية جمعاء، وعلينا دائمًا أن نقيم حوارًا جديًّا وهادفًا فيما بيننا، ودون ذلك لا أمل في المستقبل، لأن التمييز الطائفي هو المورد الرئيس لتحطيم أي مجتمع مهما بلغ تقدمه.

وبخلاف الولايات المتحدة فنحن نرى في مصرعلى نحو مستمر رعلى نحو مستمر رعالى المقوم بهات متطرفة وموتورة للرأي وللرؤية، وإمعانًا في عدم الفهم بحجب العقل دائمًا والسمع أحيانًا.

ويهمني في هذا المقام أن أتكلم باختصار وأن أحدد الهدف؛ فأقول: نحن بحاجة أولًا إلى تفعيل الحوار الإسلامي المسيحي، ونحن نعي بالطبع أن اختلاف المسلم والمسيحي ليس خلافًا في وجهات النظر وإنما هو أعمق من ذلك، ولكن يمكن أن يرتكز الحوار على المشتركات الكثيرة بين الإسلام والمسيحية. وعلاقة المسيحية والإسلام علاقة تسودها دائمًا المودة والاحترام، فلماذا لا نتكلم فيما نتفق فيه ونلقي عليه الضوء؟

ونريد كذلك حوارًا بين الحضارات والشعوب، وهذا الحوار لن يتم ولن تكتمل مفرداته دون توافر شروط

تكافؤ الإرادة وكفاءة الإدارة مع الاحترام المتبادل، وأن نضع في الاعتبار دائمًا خطورة أي مسعى يهدف إلى التفريق والصراع.

لقد وجدت في الولايات المتحدة الأمريكية اختلافات أقوى وأعمق من اختلافاتنا كمصريين، وتبين لي أن ما لدينا ليس اختلافًا من الأساس بل هو تنوع في إطار الوحدة، وأنا أتساءل بمنتهى الصدق عن الفارق الجوهري بين المسلم والمسيحي، ولندع شأن العقيدة جانبًا في كلامنا وننظر إلى أسلوب الحياة وطرائق التفكير والعادات والملامح، هل يوجد ثمة اختلاف؟

وعلى الرغن من ذلك نحن مختلفون دائمًا كأننا رأينا حياتنا بسيطة فأردنا أن نعقدها بافتعال الخلاف، أو كأننا كوطن نملك رفاهية النزعة الطائفية، إن جازت تسمية الطائفية رفاهية، والحق أننا لسنا ضحايا مؤامرة، إذ يبدو أننا الذين تآمروا على أنفسهم.

# قبول الآخربين لغة الخشب والواقع

معظم الثقافات الإنسانية- بما فيها الدينية- لديها مشتركات كبيرة يمكن الحوار بشأنها من أجل بناء منظومة قيم تحكم سلوك البشر، لتحجيم مساحات قهر

وظلم الآخر ولتأسيس مجتمعات كريمة تُغرس فيها القيم الأخلاقية، وتتوازن فيها العلاقات الاقتصادية والاجتماعية وتحمى بيئتها من مشاعر العدوانية والسخط، ومن هنا يمكن إدراج التسامح على رأس هذه المشتركات التى تقتضى بدورها قبول الآخر والتعايش معه. ولرصد أيه محاولات لنشر قيم التسامح وقبول الآخر في المجتمعات الحديثة، لا بد من قياس الأثرعلي أرض الواقع من خللل مبادرات حقيقية، وليس من خلال خطاب مطاطي أو استخدام المفاهيم التي تخدم جماعة ما أو نطاقًا جغرافیًا معینًا، کما بـــ (لغة الخشب) التي تستخدم عبارات لمّاعــة لتصــرف الانتباه عـن العـوار الحقيقـى المغلف بالمدح والإطراء، من أجل مناورة حالــــة، أو إرضـــاء حالة أخـــرى، كما هـــى الحــال فـــى قضايــا العيش المشترك وقبول الآخر، حين يكثر استعمال هذه اللغة الخشبية والمصطلحات والقوالب المعلبة والجاهـزة، التـى كبرنـا ونحـن نسمعها يوميًا حتى إننا حفظناها جيـدًا، وعـدد كبيـر منا يستطيع أن يُكمل الجملة الخشبية عندما يسمع بدايتها.

وفيما يخص سياق واقع ثقافتنا المصرية والدينية، لا يوجد في الحقيقة ما يعوق التعامل بواقعية وبروح التسامح بمفهومــه الحديث، الــذي يعني أولًا وأخيــرًا الاعتــراف بالآخــر والتعايــش معه على أســاس حرية الرأى وحريه التعبير والاعتراف الكامــل به، لكـــى يتمتــع جميع البشربحقوق إنسانية متساوية مـن منطلـق كونهم بشـرًا ليس إلا. ولا قيمــة للــكلام لــو لــم يتحقيق في الواقع ويتحيول إلى سلوك، وقبولك لثقافة الآخر لا يعنى بالضرورة اقتناعك بها، إنما هـو إقـرار منك بوجـود هذه الثقافة وبوجود الاختلاف معها، شرط ألا تكون تلك الثقافة قائمـــة علـــى فكــرة زوال ثقافتك، هويتك، وجودك، لغتك، دينك، أرضك، أو حتى استبدالها.

ويمكن رصد الحالة القبطية في مصر كأحد النماذج التي في مصر كأحد النماذج التي تغليفها بلغة الخشب، كقضية تهميش الأقباط، كما حدث في ظل حكم الرئيس الأسبق محمد مرسي (١٠١٦-١٠١٣م)، إذ قال البابا تواضروس الثاني لرويترز حينها إن «هناك شكلًا من

أشكال التهميش والاستبعاد الواضح»، وزادت الهجمات على الكنائسس والتوترات الطائفية بعد صعود جماعة الإخوان للحكـم عقـب ثـورة ١٥ ينايـر ٢٠١١م، وكانت هناك مؤشرات على اتجاه بعض الأقباط إلى الهجرة لأنهم يخشون النظام الجديد. حتى تغيركل يونيو ١٠١٣م في عهد الرئيس عبد الفتاح السيسي، من المحافظـــة على حريـــة العبادات، واحترام حقوق الأقباط، إذ حقّق النواب الأقباط في انتخابات برلمان ٢٠١٥م رقمًا قياسيًّا جديدًا في تاريخ البرلمان المصرى، وفاز الأقباط بـ٣٦ مقعــدًا داخل مجلس النواب، بجانب ترميم الكنائكس التي تعرضت للتخريب على أيدى جماعة الإخوان الإرهابية، ومشاركة الأقباط الاحتفال بعيد الميلاد المجيد، ليس هــذا فحسـب بــل أعطى الأمر ببناء كنيسة ميلاد المسيح بالعاصمة الإدارية الجديدة، والتي تُعد أكبر كاتدرائيــة فــى منطقة الشـرق الأوسط، كما يحرص الرئيس السيسي على بناء دور العبادة فــى المـدن الجديدة.

ويمكن رصد موقف مشابه في المملكة العربية السعودية، عندما قال ولي العهد السعودي الأميرمحمد بن سلمان في عدد من المناسبات: "ماضون في التسامح شاء من شاء وأبى من أبى"، وأنه يريد إعادة السعودية إلى الإسلام الوسطي المعتدل المنفتح على العالم وجميع الأديان وثقافات الشعوب ومحاربة التشدد، من خلال العمل على مشروع فكري شامل يتسق مع الواقع.

ولهذا نحتاج إلى رؤيسة ومقاربة واقعيه لكل قضايا احترام الاختـلاف في المجتمـع المصري، الاختلاف الذي لا يكون على حساب حقوقى أو حساب وجودى وكياني، هـذا الاختـلاف الإيجابي الذى لـن يمنعـك مـن الضحك أو تناول الطعام أو مشاركة مَن تختلف معه في الدين أو العرق أو الطائفة أو حتى المنهج السياسي، الذي لا يمنعك من مشاركة تفاصيل حياتك اليومية من فرح وحزن، بل على العكس، هذا الاختلاف الإيجابي بالذات سيمنحك فرصة مذهلة لتنظر إلـــى العالـــم بألـــوان مدهشـــة، ويرتقى بذاتك ويصعد بنفسك درجة مهمة في سلم الإنسانية.

#### فطنة طائفية!

لقد صار أمرًا ضروريًّا الكشف عين التحدي الصارخ الذي تواجهه الدولة مع نمط المحتجين على وجود دار عبادة في محيط سكنهم، والكشف عين الانتهاكات التي تصدر منهم وطبيعة إدارة الأزمة؛ مفاطًا على حقوق المواطن الأساسية في الحياة وفي عدم التمييز الديني، وحرصًا كذلك التمييز الديني، وحرصًا كذلك على وحدة الشعب المصري الذي يُثبت من حين إلى آخر مدى قوته وصلابته.

بعد مشهد افتتاح الرئيس عبد الفتاح السيسي مسجد الفتاح العليم وكاتدرائية ميلاد المسيح بالعاصمـــة الإدارية الجديـــدة، يتاير ٢٠١٩م، وأيضًا بعد قرار الدكتور مصطفي مدبولي رئيس مجلس الــوزراء، مـع اللجنــة الرئيســة لتقنين أوضاع الكنائس، بحضور وزراء العدل، وشوون مجلس النواب، والتنمية المحلية، والإسكان والمرافق والمجتمعات العمرانية لتقنين أوضاع أغلب الكنائــس، تؤكــد الدولـــة علـــي جديتها، رئيسًا ومؤسسات، في أداء مهمتها ومواجهة خطورة التميياز الديناي على شاعبها،

والمساواة بين جميع المواطنين أيًا كانت ديانتهم، ولكن هناك من لا يؤمن في الواقع وعلى الأرض بهذه الأفكار ويهدد السلام والعيش المجتمعي الآمن، تحت سيطرة من لا يعرفون معنى المواطنة ولا يعترفون بقوانين الدولة وحقوق المواطن الأساسية.

هناك ظاهرة في الأرياف والقرى نراها عندما ينتشرخبرأن أقباط القريـــة يصلــون في مبنـــي لعدم وجود كنيسة، فحينها يتوجه بعـض المتشـددين مـن أهالي القريحة باتجاه الهدف ويعتدون عليه وأحيانًا على الأقباط أنفسهم، حتى يتدخل أي أحد تحت أي مسمى ليبرم صلحًا عرفيًّا ما تحت راية الجلسات الجلسات إلى إغلاق الكنيسة، في حين قد يتجنب المهاجمون الملاحقة القضائية، وأحيانًا تتعرض منازل أو متاجر الأقباط للهجوم على نحو مباشر وهذا يؤكد أنهمهما حرصنا على وحدة

وهذا يؤكد انه مهما حرصنا على وحدة الوطن وسلامته، فإنَّ هذه الوحدة لن يمكن الحفاظ عليها على نحو دائم إذا لم نقض على الأسباب التي تهدد وجودها، وإذا لم تتخذ الدولة إجراءات حاسمة ضد هؤلاء الخارجين عن

الدستور والقانون، وتكون الأولوية لديها- بل لدى كل مؤسساتها-مواجهة التمييز الديني الذي يرتكبه أفراد من الشعب نفسه، وقد يكونون من مؤسسات الدولة ذاتها، وأيضًا إدراك أنَّ الفصل بين الطرفين بالقوة

المادية وحدها لن يكفى للقضاء

على هذه الفُرقة بين المواطنين. وجديرٌ بمؤسسات الدولة السعي الدائم إلى إزالة الفوارق بين أبنائها، لتأكيد المساواة بين جميع المواطنين التي من أهم صورها حق الجميع في ممارسة العبادة بحرية كاملة أيًّا كانت ديانتهم، والتأكيد على خطورة التمييز الديني على كيان الدولة من خلال اتخاذ إجراءات حاسمة لوقف منصات ومنابر التعبئة الفكرية المتطرفة.

إن أي تــراخ أو اســتهانة بالحــدث مــن أيــة جهــة معنيــة بــإدارة الأزمة فــي الإعلان بوضــوح أن مَن يعتدي علــى دور العبادة ســيُقَدَّم إلــى العدالــة وبســرعة، وأنــه لا يوجــد أي قانــون في الدولــة يمنع حريــة العبــادة وحرية ممارســة الشــعائر الدينيــة أو يُعلي الصلح العرفــي وحلول التهدئــة المؤقتة العرفــي وحلول التهدئــة المؤقتة علــى الدســتور والقانون، ســوف يؤدي إلــى زعزعة اســتقرار الوطن، وســقدار الوطن، وســقدار الوطن، والمتعصبين.

#### التعددية وحرية الطفولة

دخــل الأب الحضانــة فـــى أحــد أرقي الأماكن السكنية بالقاهرة، ليجد ابنته ذات العامين والنصف منعزلة في نهاية الفصل تجلس إلى طاولة بمفردها، وباقي الأطفال يجلسون معًا إلـــى طاولة أخــرى، وعند الســـؤال عـن السـبب كان الـرد أن باقــى الأطفال يدرسون مادة الدين! لا نحتاج إلى باقى القصية في شيء، ولا نحتاج إلى أن نعرف عن طبيعة التعليم في المؤسسة ولاعما حدث بعدها ولا قبلها، ما نحتاج إليه أن نلقى الضوء على الإطار التربوي السوى والصحيح للمؤسسات التعليمية لمرحلة الطفولة المبكرة، وأهميته في تطوير وتعزيز تربية الأطفال منذ الولادة إلـــى ســـن خمــس ســنوات حتى مرحلة الانتقال إلى المدارس. إن الإطار السلوكي السائد في مجتمعاتنا العربية حول الاهتمام بتنشئة الطفل وإعداده لبلوغ مرتبة دينيــة عالية، على حســاب جودة عاليــة في التربيــة والتعلّم، وما تقوم به بعض المؤسسات التعليمية من نقـل قضايا حياتية ذات مرجعية دينية قد تواجهنا نحن وليــس الطفــل، ونعتقد أنها

تشكّل قوام سلوكه في الحياة، كل هذا يحتاج إلى مراجعة مع الاستعانة بدراسات وأبحاث سابقة من قبل أكاديميين في مجال تعليم الأطفال.

تظهر رؤية الحكومات في الحدول المتقدمة فيما يحظى بداية به جميع الأطفال في بداية حياتهم من أجل بناء مستقبل أفضل لهم وللأمة بكاملها، ويعتمد على حقائق علمية تفيد أن مرحلة الطفولة لمبكرة مرحلة أساسية حيوية في تعلّم ونمو الأطفال، لذا في تعلّم ونمو الأطفال، لذا في من قبل قطاع التربية والتعليم ومن قبل أكاديميين في مجال تعليم الأطفال ومن الحكومة تعليم الأطفال ومن الحكومة بشكل مباشر.

ولهذا تهتم جميع الدول المتقدمة بمراكز ومرافق تعليم ورعايدة الأطفال، وتحرص على أن تكون على جودة عالية في أن تكون على جودة عالية في التعليم والتعلّم، وترتكز على نحو خاص على التعلّم القائم على اللعب، وتقدّر أهمية اللغة والتواصل (بما في ذلك القراءة والكتابة والرياضيات لسنوات الطفولة المبكرة). وأهمية النمو العاطفي والاجتماعي، حتى تتم الاستفادة من خلال

المدرسيين في مجال الطفولة المبكرة والعامليين مع الأسر الذيين هيم بمثابية المدرسيين الأوائيل والأكثر تأثيرًا في الأطفال عن طريق ممارساتهم اليومية، على أن يعزز المربون في مرحلة الطفولية المبكرة المبادئ الأساسية لحقوق الأطفال، ومن المصول على تربية وتعليم الحصول على تربية وتعليم بجودة تكفي لتضع أساسًا جيدًا لحياتهم القادمية بكاملها، وتعظيم وتعرم وتعظيم مين قدراتهم وهويتهم المسرهم وثقافتهم وهويتهم ولاعتهم.

وهذا لا يعارض تعليم الطفل النصوص والطقوس الدينية منذطفولته المبكرة، لكنه يعنى ألا تصبح الأديان سببًا في

الفصل بين الأطفال وتعليمهم الاختلاف منذ الصغر، فالحياة كفيلة بأن تفعل ذلك معهم عندما يكبرون، لكن من حقهم علينا أن نترك لهم طفولتهم بريئة نقية كما خلقهم الله ومن واجب المؤسسات التعليمية التبي تُعنى بهم في تلك السن المبكرة أن تساعدهم على عيش اللهو والمرح واكتشاف أنفسهم اللهو والمرح واكتشاف أنفسهم والحياة، وأن يفهموا أن الأديان ليمام حياء وتعيننا على احتمال لتصلحها وتعيننا على احتمال مصاعبها .

### الإمساك عـن الــكلام فــي مســائل الاعتقــاد

حتى لا يتداخل مصطلح الاعتقاد مع مفاهيم أخرى مثل الإيديولوجيا والعقائد الدينية، فالاعتقادات لها جوانب متعددة أخرى، منها الشخصي والاجتماعي والثقافي، وأيضًا مما لا نقبل النقد أو الشك فيها، ومع ذلك فالبعض منا يرغب في تصحيح بعض الاعتقادات الخاطئة والسلبية في حياتنا الخاطئة والسلبية في حياتنا بولكننا نواجه بعض التحديات والصراعات التي قد تولد الشعور بالعجز، فنصاب بالإحباط واليأس وعدم القدرة على

المحاولة من جديد، ونفضل العيش في دائرة السلبيات بإرادتنا للأسف حيث منطقة الأمان والراحة؛ فنحن نتجرع منذ صغرنا كمية كبيرة من الاعتقادات الثقافية من الأسرة والمجتمع، حتى تصبح راسخة في وجداننا دون أي مقاومة، فنسير في هذا العالم تحت مظلة تلك الاعتقادات والمفاهيم الصحيحة جدًا! كما نراها.

فهناك بعض منا قد توسعت رؤيته للحياة بمنظور أكبر وأشهل، من خلال القراءة والتجريصة والخبرات الحياتيسة الجديدة في ثقافات أخرى، والتــى غيرت فــى وجداننا شـيئًا ما، مما جعلنا نكتشف سلبيات وإيجابيات بعض هــذه الاعتقــادات والمفاهيـــم أو القناعات المغلوطة، والبعض بعد اكتشاف هذه المعتقدات السلبية ما زال خاضعًا لها ولا يرغب في تركها، إما غرورًا أو بسبب الخوف المسيطر عليه مـن التغيير وما سينتج منه، كما نلاحظ في عصرنا الحالي ظهور أعداد ليست بسيطة تناقش وتحلل بمنطق، وتخالف ما كان يومًا من الأيام يدركون أنه من الصعب إخفاء

الحقائص الفكرية أو الثقافية أو الاجتماعية التي تحتاج إلى إعادة تقييم وتصنيف لتفيد الإنسان والبشرية.

ولكى نستطيع تطوير أو تغيير حياتنا الى الأفضل علينا أولًا أن نعرف مدى قصور معتقداتنا الفكريــة الموروثة ومــدى تأثيرها السلبي في حياتنا وحياة الآخر، أى نتعرف على الخطاً، ثم نستخدم نمط التفكير الواعي، ونعـــرف مـــدى تأثيـــره الإيجابـــى فـــى حياتنــا، وهذا يتطلــب جهدًا في إعادة نمط الحياة السلبي إلى نمط الحياة الإيجابي، من خللل إثبات سلامة الاعتقاد والتى تكون قائمة في نفس الإنسان، وأيضًا من خلل قدرتنا على التغييرلما هو سلبي من اعتقاداتنا في الحياة، فهي العلاقــة الإيجابيّة التــى يجب أن تنشأ بين الاعتقادات والتغيير، وقد تساهم العبارات والصور الذهنيــة الإيجابية لهــذا الاعتقاد أو هذا المفهوم الجديد باستمرار في الحصول على نتائيج إيجابية، ومع مرور الوقت وبناء الخبرة نكتشف حقيقة الاعتقاد، سواء أكان فـــى الأفــكار أم المفاهيم أم المعتقدات الخاصة بنا، ومن هنا نصنع حلقة من الوعي،

الوعي ليست كلمة تنطق، بل البداية أن نفهم القصور والخلل أين، ثم نبدأ في التحرك والتغير الداخلي قبل الخارجي.

لـــذا أتصـــورأنـــه مـــن الضــرورى فتح نافذة العقل برؤية جديدة متوسعة وشاملة، وتطوير ما يحتاج إلى التطويس ولنكن أكثر شحاعة في فتح نافذة النات بموضوعية ومحبة وسلام، حتى نتجاوزأي صراع أو عــدم رضـا داخلــی، إذ إنــه لا بد مـن أن نتعـرف علـى الاعتقاد الصحيح ومفهومه الحقيقي فى منظومــة الأخلاق، مـن خلال عمليــة التــوازن بيــن حاجاتنــا الشحصية وأدوارنا الاجتماعية من أجل الوصول الله الاعتقاد الشخصى بشكله السليم والمتـوازن، ونقيس علـى ذلك في كل أمــور حياتنــا.

# الطَّائفيَّ ـُه في الذَّهنيــةِ.. تنمــو وتخبــو

على الرغم من أن ظواهر التمييز والتعصب القائمين على أساس المعتقد الديني أحيانًا ما تكون نتيجةً لعواملَ اقتصاديَّة اجتماعيَّة أو عواملَ ثقافيَّة متنوعة، أو عالميَّات تاريخيَّة طويلة ومُعقَّدة، فإنَّها تُنتج غالبًا

عن التعصب الطائفيّ أو العقائديّ الدينيّ المباشر.

ويشهد المجتمعُ المصريُّ اليوم تحولات وتغيُّراتِ اقتصاديَّةً وتقانيَّةً سَريعةً وهائلةً. لم يألفها من قبل، وبالتالي فإنه حتى مظاهر الطائفيَّة - كإحدى الظواهر الاجتماعيَّة والنفسيَّة والسياسيَّة والدينيَّة - التي تعاني منها المجتمعاتُ البسيطة، يمكن رصدُها جيدًا في ظلِّ هذا لتحوُّل السريع، من خلال متابعة منصَّات التفاعل ومواقع التواصل الاجتماعي بين الأفراد، الذين ينتمون اليالي مختلف التوجُهات - سواء كان اتجاهًا سلبيًّا أو إيجابيًّا.

ونستطيع أن نكتشف لدى البعض العديد من مظاهر التوجهات الحادة ضيقة الأفق والتي تتسم بالرعونة والبعد عن التعقل، والتصلب في الرأي، والخضوع لسيطرة الانفعالات الجامحة والاستعانة بالقيم والأعراف الاجتماعية السائدة، حتى ولوكانت لا تلتقي مع اعتقاداتهم. وتظهر الذهنيةُ الطائفيةُ – موضوع حديثنا – في المعارك الكلامية التي تدور وتمارس رفض الاختلاف والعزل الاجتماعي والإلكتروني ضد من الاجتماعي والإلكتروني ضد من يخالفها الرأي، وتمارس التخوين من وقت لآخر، ولا تتردد في تحويل العنف الكلامي ضد المختلفين

عنها إلى عنف حقيقيًّ. كما يلعب الإعلام المنحاز لتوجهات دون أخرى دورًا خطيرًا في التفريق بين المصريين على أساس طائفي، وكذلك بعض المحسوبين على المؤسسات الدينية وغيرهم، الذين يستغلون ذلك أيضًا من أجل تحقيق مصالحهم بتأصيل روح الفرقة وتوظيف استدعاء التاريخ في نشر الكراهية، وتعظيم فقه جماعة على أخرى، أو الاستخفاف، وحتى التكفير، لمن يخالفهم الفقه أو الفكر.

في هذا المناخ تلجاً التيارات السياسية والدينية والشخصيات العامة إلى المعتقد الديني كأداة للتمييـــز وتأصيــل الصـــراع، وهذا يشجع المتطرفين الحقيقيين على استخدام الصراع الطائفي كوقود. والعكس صحيح أيضًا عندما تحترم المجتمعات الحريَّاة الدينية، وعندما يتأصل دور مؤسسات الدولة والمجتمع المدني في مجال المعرفة والثقافة لتعزيز الاحترام المتبادُل، وعندما يتم مقاضاة أعمال العنف ضد المواطنين على أساس الدين.. كل هذه عوامــل يمكــن أن تســاعد فـــي إزالة آثار الكراهية دون المساس بالحق فيى حرية التعبيس، وبذلك تخلــق مناخًــا من التســامح.

لذلك أتصور أن ما نحتاج إليه في المجتمع المصري خاصةً، والمجتمع العربي عامةً، لمواجهة مظاهر الطائفية هو توفير مصادر معرفية واسعة، ووجود مبادرات حقيقيّة وفعالة من خلال المؤسُّسات الحُكوميَّة والمدنيَّة، وحتى المؤسسات الدينيَّة، بهدف التشجيع والاستناد على التراث الثقافي الغني والثري، والعمل على مواجهة مظاهر التميين وأن تقدم وسائل الإعلام جميع الثقافات المتنوعة بنفس الأهمية ونفس الاهتمام؛ فعندما يكون هناك تعزيز للتنوع سيكون عنصرًا مهمًّا للاستقرار وأرضًا خصبة للتنمية الاجتماعيَّة والاقتصاديَّة التي تساعد كثيرًا في مسألة تقارب الثقافات، لتُصبح عاملًا للاستقرار السياسى وسيادة القانون في النهاية وتنمية المجتمع وفق الأسس الصحيحة، وأن يشعر كل مواطن أن ما يمتلكه من ثقافة لها مكانتها، وأن انتماءه، أيًّا كان، لا يسبب له الشعور بعدم المساواة.

#### "تجنيد" الخطاب الديني

مـن الضروري أن نؤمـن جميعًا، أن مـن أهـداف الخطـاب الديني، صناعـة الحضـارة الإنسـانية وبنـاء مسـتقبل أفضـل للأجيال

القادمـة، مـن خـلال تنميـة منظومـة القيـم الأخلاقيـة والروحية السـامية، لأن كلمة الله لهـا دور القـوة.

لقد عاصر النص الكتابي والثوابت المقدسة في كل الأديان، الكثير من الأبعاد التاريخية والاجتماعية للأفكار والرؤى، ومنها من سعى إلى تجنيد العقول، لتأثيرها المباشر في سلوك البشر وعلاقاتهم ببعضهم وغيرهم، وتفسيرهم للحاضر وتوقعاتهم للمستقبل.

وبالتالي رغم التطور الحضاري وجدنا أحيانًا استباحة الدماء باسم الدين، والمضي في الإرهاب بتكفير الناس وترويعهم، اعتمادًا على بعض المفاهيم التي تستخدم لتغطية المقاصد الهدامة في تمزيق وحدة الشعوب وتبديد طاقتها في حروب أهلية طائفية مدمرة، كما وجدنا في بعض الخطابات العودة لعصور الاسترقاق واتخاذ السبايا والاتجار بالبشروذبح الأبرياء.

يحتاج الخطاب الديني إلى ثورة تجديد في تناول الرسائل الدينية بكل أشكالها، المسموعة والمكتوبة والمصورة عند الجميع، حتى تتعدد صور الخطاب الدينى في كل المجالات، التربية والتعليم والسينما والصحة والتجارة والصناعة وغيرها، من

خلال عددة أوجه، تتباين أو تتشابه في التعامــل معها، إلا أنهــا غالبًا ما تتجمع في نقطة واحدة وهي الإيمان بالله وتعاليمه فقط، وغيرها من الموضوعات. تجديد وسائل وأهداف الخطاب الديني ليس مجرد ترف فكرى، بـل لــه مقصــد إنســاني، وهو السلام المجتمعي، وحماية حفظ الأمن والاستقرار في الأوطان، لتُحفظ الدماء، وتُصان النفس، وكل ما يهدد النفس البشرية والمصالح الإنسانية، فليــس مــن التجديد في شـــيء، وعلي رأس ذليك، نشير الخطاب الطائفي، والفوضي الفكرية، وهدم الثوابت الدينية والوطنية، والواقع خير شاهد على ذلك. يظل المجتمع تحت الخطرإن تطرف المفسرون في خطابهم الديني، ما يودى إلى الرجعية الدينيــة، والفكــر الرجعــي غالبًا ما يرتكزعلى خوف حقيقى من خسارة الأسس الموضوعية للحفاظ على الإيمان الشـخصى، بطرق غير ملائمة ومراجعات عشـوائية، في مقابل تفسيرات عصرية جديدة.

التنوع المجتمعي في مواجهة خطاب الكراهية

أتصور أن الحق في المشاركة في الخطاب العام ليـس مطلقًا، وإذا تجاوز المتحدث حدود واضحة بين الدعوة القوية من وجهة نظره والتحريض على النشاط الإجرامي من وجهة نظرالآخر، يمكن هنا للقانون أن يعاقبه بشكل واضح ورادع، ولا بد أن ينطبق هـذا الحـق علـى نطاق أوسع للخطاب العام، وليس للاعتداءات اللفظية في حالة التخويف وجهًا لوجه فقط. في هذا السياق سعى دائمًا منتدى حوار الثقافات بالهيئة القبطية الإنجيلية للخدمات الاجتماعية لمناقشة رؤية واقعية لطرق مواجهة خطاب الكراهية، والتي تعد أحد التحديات التى تواجه مجتمعنا المصرى، والأمر الذي يتطلب تكاتف الجهود من أجل تمكين الأفراد والمؤسسات لمواجهته.

وخلال أحد لقاءات المنتدى الفكرية، تحت عنوان "نحو مواجهة فاعلة لخطاب الكراهية – رؤية لتمكين الأفراد والمؤسسات" بمحافظة الإسكندرية، "-٤ سبتمبر ١٠١٩م، بمشاركة نخبة من العلماء والمثقفينوالأكاديميينوالإعلاميين، ومجموعة من أعضاء مجلس النواب، قال الدكتور القس أندريه زكي، رئيس الطائفة الإنجيلية بمصر ورئيس

الهيئة القبطية الإنجيلية للخدمات الاجتماعية": نسعى لفهم جديد للآخر ومعرفة خلفية ودوافع أصحاب خطاب الكراهية من أجل تحويل خطاب الكراهية إلى خطاب بناء الجسور، خطاب العبور إلى الآخر، خطاب المحبة"، "وأن الإعلام يلعب دورًا فعالًا في صناعة العقول ودفع ثقافة المجتمع سواء سلبًا أو إيجابًا، لذلك ندعو إلى خطاب إعلامي ينبذ خطاب الكراهية"، "هذا الوطن دفع خطاب الكراهية"، "هذا الوطن دفع ويحتاج إلى خطاب الحب؛ لأن مصر ويحتاج إلى خطاب الحب؛ لأن مصر سبيكة عصية على الكسر".

وجاء في الجلسة الرئيسة كلمــة للدكتور جابر طايـع، رئيس القطاع الدينى بوزارة الأوقاف، قال فيها "إن خطاب الكراهية زرع فـــى الأرض وأنفق عليــه إنفاق من لا يخشي الله، فتخليل البنية الأساسية لهذا الوطن من خلال نشر الكتب الصفراء التي دخلت البيوت وأصبحت مثل السم الذي يبث بين البشر". وفي تعريف خطاب الكراهية، قال الدكتور باسر عبد العزيز، الخبير الإعلامي: "هو أي شكل من أشكال التعبير يصدر عن جهة أو شـخص يسـتهدف فردًا أو جهة ويمثل إهانة أو تحريضًا على العنف".

كما أكد الدكت ورمصطفى الفقي، مدير مكتبة الإسكندرية، خلال كلمته "أن خطاب الكراهية شيء شائع على المستوى العالمي، وأصبحت هناك أزمة ثقة بين الطبقات الاجتماعية والأعمار المختلفة، خاصة بعد الثورة التكنولوجية".

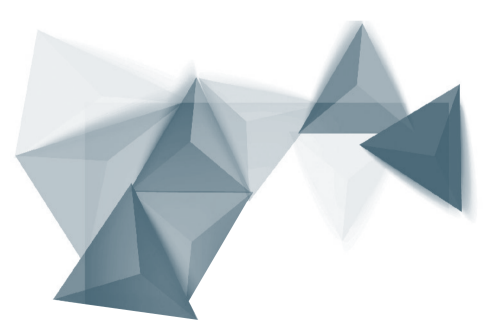
وخلال جلسة الإعلام وخطاب الكراهية، قال الكاتب الصحفي محمود مسلم: "الفترة الماضية أدرك المواطنون أن العملية ليست استهداف مسلم ومسيحي، بل استهداف وطن بالكامل، حيث الإحساس بالخوف وبالتالي التراجع عن الكراهية بشكل كبير"، كما رفض تحميل الإعلام انتشار وبث خطاب الكراهية، مؤكدًا "أن رجال الدين هم المحور الرئيس، إذ إن بعضهم يُصدّر خطاب الكراهية من خللال رجال الإعلام أو المنصات الإعلاميـــة أو عــن طريــق آخر". وأريد في النهاية أن أضيف إحدى الآليات المهمة في طرق مواجهــة خطــاب الكراهية، وهى مساهمة مواقع التواصل الاجتماعـــى في مواجهـــة خطاب الكراهية، والنشر التفاعلي الندى امتلكه المستخدمون

لمواقع التواصل الاجتماعي، والسني أدى إلى حدوث تغييرات على المستوى الفكري والثقافي والاجتماعي والأخلاقي، وعلى مستوى ذاتية الفرد نفسه وكيفية تعامله مع الآخر.

## الخلاصة

نعود إلى بيت القصيد فالتنوع، بما في ذلك تنوع سرعات التغيير الاجتماعي حتى في داخل المجتمع الواحد واختلاف الانتماءات الدينية والعقدية وتباين الخلفيات الثقافية والسلوكية، يتوقف من حيث تحوله إلى نعمة أو نقمة على الأسلوب

والمنهج الذي يُداربه هذا التنوع. وتكمن نقطــة البداية فــى إدراك حتميـــة التنــوع، وأنــه لا ســبيل لوضع الناس جميعًا في سلة واحدة، وأن زمن النظم السلطوية والشمولية قد ولى بغير رجعة، وبأن الإدارة السليمة وفق الآليات الديموقراطية هي الكفيلة بجعل المجتمع، أي مجتمع، قادرا على الخروج من أزمات التحول الاجتماعي التي تفرضها حركة الحياة وتطورها الدائـــم الـــذي لا قدرة لأحـــد على وقفها أو السيطرة عليها، بل وتحويك هذه الأزمات الاجتماعية إلى خطـوة نحو الارتقـاء والتقدم.



#### هذا الكتاب

منذ نشأته يسعى مركز الملك عبد الله بن عبد العزيز العالمي للحوار "كايسيد" إلى تأكيد قيم الحوار والتسامح وقبول الآخر والتعاون والعيش المشترك، والاعتراف بالتعددية، الدينية والثقافية، وغيرها من منظومة القيم الإيجابية، حيث تتمثل رؤية المركزفي الإسهام في إيجاد عالم يسوده الاحترام والتفاهم والتعاون والعدالة والسلام والمصالحة بين الناس، وإنهاء إساءة استخدام الدين لتبرير القمع والعنف والصراع.

ولأن التنوع الديني يُمثل أحد أبرز أشكال التعددية في عالمنا المعاصر. فقد تبنى مركز "كايسيد" مشروع بحثي يناقش قضية التعددية الدينية في الوطن العربى، الذي يشهد حالة من تعددية الأديان وتنوع المذاهب.

في هذا الإطار يأتي كتاب "إدارة التعددية الدينية في المنطقة العربية.. نماذج وتجارب". الذي يضم الكتاب مجموعة مقالات وأوراق بحثية أعدها مجموعة من الكتاب والباحثين من الحاصلين على زمالة "كايسيد" والمعنيين بقضية التنوع الثقافي والتعددية الدينية في المنطقة العربية. إننا نأمل أن يلقي هذا المشروع/ الكتاب الضوء على قضية التعددية الدينية. وكيفية إدارتها. ومعالجة قضاياها الفرعية. على نحو يضمن السلم المجتمعي ويحقق التنمية المستدامة في بلداننا، عبر استمرار الحوار، سعيًا لإيجاد حلول مشتركة للهموم والمشكلات المشتركة.